
Das ist eine digitale Ausgabe von / This is a digital edition of 

Handl, András 

Reliquienimport und Krisenbewältigung. 
Episkopale Netzwerke des Papstes Symmachus und die Dynamik der 
Einbürgerung nicht-römischer Heiliger in Rom 

in: Bremenkamp, Adrian 3 Michalsky, Tanja 3 Zimmermann, Norbert (Hrsg.), Importreliquien in 
Rom von Damasus I. bis Paschalis I. Akten der Internationalen Konferenz Deutsches 
Archäologisches Institut Rom, Bibliotheca Hertziana 3 Max-Planck-Institut für Kunstgeschichte, 
12.314. Oktober 2020, Palilia 36 

DOI: https://doi.org/10.34780/g1e0-j6cn 

Herausgebende Institution / Publisher: 
Deutsches Archäologisches Institut 

Copyright (Digital Edition) © 2023 Deutsches Archäologisches Institut 
Deutsches Archäologisches Institut, Abteilung Rom, Via Sardegna 79/81, I-00187 Rom, Tel: +39 06 488814-0 
Email: info@dainst.de | Web: https://www.dainst.org 

Nutzungsbedingungen: Mit dem Herunterladen erkennen Sie die Nutzungsbedingungen (https://publications.dainst.org/terms-of-use) 
von iDAI.publications an. Sofern in dem Dokument nichts anderes ausdrücklich vermerkt ist, gelten folgende Nutzungsbedingungen: Die 
Nutzung der Inhalte ist ausschließlich privaten Nutzerinnen / Nutzern für den eigenen wissenschaftlichen und sonstigen privaten Gebrauch 
gestattet. Sämtliche Texte, Bilder und sonstige Inhalte in diesem Dokument unterliegen dem Schutz des Urheberrechts gemäß dem 
Urheberrechtsgesetz der Bundesrepublik Deutschland. Die Inhalte können von Ihnen nur dann genutzt und vervielfältigt werden, wenn 
Ihnen dies im Einzelfall durch den Rechteinhaber oder die Schrankenregelungen des Urheberrechts gestattet ist. Jede Art der Nutzung zu 
gewerblichen Zwecken ist untersagt. Zu den Möglichkeiten einer Lizensierung von Nutzungsrechten wenden Sie sich bitte direkt an die 
verantwortlichen Herausgeberinnen/Herausgeber der entsprechenden Publikationsorgane oder an die Online-Redaktion des Deutschen 
Archäologischen Instituts (info@dainst.de). Etwaige davon abweichende Lizenzbedingungen sind im Abbildungsnachweis vermerkt. 

Terms of use: By downloading you accept the terms of use (https://publications.dainst.org/terms-of-use) of iDAI.publications. Unless 
otherwise stated in the document, the following terms of use are applicable: All materials including texts, articles, images and other 
content contained in this document are subject to the German copyright. The contents are for personal use only and may only be 
reproduced or made accessible to third parties if you have gained permission from the copyright owner. Any form of commercial use is 
expressly prohibited. When seeking the granting of licenses of use or permission to reproduce any kind of material please contact the 
responsible editors of the publications or contact the Deutsches Archäologisches Institut (info@dainst.de). Any deviating terms of use are 
indicated in the credits. 





PALILIA 36

Adrian Bremenkamp | Tanja Michalsky |  

Norbert Zimmermann (Hrsg.)

IMPORTRELIQUIEN 

IN ROM VON 

DAMASUS I.  BIS 

PASCHALIS I .

Internationale Konferenz Deutsches 

Archäologisches Institut Rom – 

Bibliotheca Hertziana, Max-Planck-Institut 

für Kunstgeschichte, 12.–14. Oktober 2020





Adrian Bremenkamp  

Tanja  Michalsky  

Norbert Zimmermann (Hrsg.)

IMPORTRELIQUIEN IN ROM VON 

DAMASUS I .  BIS PASCHALIS I .

Palilia 36



DEUTSCHES ARCHÄOLOGISCHES INSTITUT 
Abteilung Rom

Herausgegeben  
von Ortwin Dally und Norbert Zimmermann

PALILIA 36



DEUTSCHES ARCHÄOLOGISCHES INSTITUT
Abteilung Rom

IMPORTRELIQUIEN 

IN ROM VON 

DAMASUS I.  BIS 

PASCHALIS I .

Akten der Internationalen Konferenz  

Deutsches Archäologisches Institut Rom, 

Bibliotheca Hertziana – Max-Planck-Institut  

für Kunstgeschichte, 12.–14. Oktober 2020

Adrian Bremenkamp – Tanja Michalsky –  
Norbert Zimmermann (Hrsg.)

HARRASSOWITZ VERLAG  •  WIESBADEN



Herausgeber/Editors: 

Adrian Bremenkamp (ORCID iD: h܀琀ps://orcid.org/0009-0003-3781-4163), 
Tanja Michalsky (ORCID iD: h܀琀ps://orcid.org/0000-0009-0003-8923-7724), 
Norbert Zimmermann (ORCID iD: h܀琀ps://orcid.org/0000-0002-0051-8577)

Titel/Title: Importreliquien in Rom von Damasus I. bis Paschalis I.

Reihe, Band/Series, Volume: Palilia 36 

Reihenherausgeber/Series Editor: Ortwin Dally, Norbert Zimmermann

Herausgebende Ins琀؀tu琀؀on/Ins琀؀tu琀؀onal Editor: Deutsches Archäologisches Ins琀؀tut 
Umfang/Length: VI, 244 Seiten/Pages mit/with 103 Abbildungen/Illustra琀؀ons, 2 Beilagen/Folded Plans

Peer Review: Dieser Band wurde einem Peer-Review-Verfahren unterzogen./The volume is peer-reviewed.

Verantwortliche Redak琀؀on/Publishing Editor: Deutsches Archäologisches Ins琀؀tut, Abteilung Rom, Via Sardegna 
79/81, 00187 Rom, Italien, sekretariat.rom@dainst.de 

Redak琀؀onelle Bearbeitung/Edi琀؀ng: Julia Bö܀琀cher, Annika Busching, Federica Giacobello, Marion Menzel 
Prepress: le-tex publishing services GmbH, Leipzig 

Buchgestaltung und Coverkonzep琀؀on/Book Design and Cover Concept: hawemannundmosch, Berlin 

Umschlagfoto/Cover Illustra琀؀on: Rom, S. Prassede, Mosaik des Triumphbogens, Foto: D-DAI-ROM-F90.1  
(Foto: F. Schlechter)

Nutzungsbedingungen/Terms of Use 

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Eine Nutzung ohne Zus琀؀mmung des 
Deutschen Archäologischen Ins琀؀tuts und/oder der jeweiligen Rechteinhaber ist nur innerhalb der engen Grenzen 
des Urheberrechtsgesetzes zulässig. Etwaige abweichende Nutzungsmöglichkeiten für Text und Abbildungen sind 
gesondert im Band vermerkt./This work, including all of its parts, is protected by copyright. Any use beyond the 
limits of copyright law is only allowed with the permission of the German Archaeological Ins琀؀tute and/or the 
respec琀؀ve copyright holders. Any devia琀؀ng terms of use for text and images are indicated in the credits.

Druckausgabe/Printed Edi琀؀on 

Erscheinungsjahr/Year of Publica琀؀on: 2023 

Druck und Vertrieb/Prin琀؀ng and Distribu琀؀on: O܀琀o Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden • https://www.
harrassowitz-verlag.de 

Druck und Bindung in Deutschland/Printed and Bound in Germany 

ISBN: 978-3-447-11946-7 

Bibliographische Metadaten/Bibliographic Metadata: h܀琀ps://zenon.dainst.org/Record/003044883

Bibliogra昀؀sche Informa琀؀on der Deutschen Na琀؀onalbibliothek: Die Deutsche Na琀؀onalbibliothek verzeichnet 
diese Publika琀؀on in der Deutschen Na琀؀onalbibliogra昀؀e; detaillierte bibliogra昀؀sche Daten sind im Internet über  
https://dnb.de abrufbar./Bibliographic informa琀؀on published by the Deutsche Na琀؀onalbibliothek: The Deutsche 
Na琀؀onalbibliothek lists this publica琀؀on in the Deutsche Na琀؀onalbibliogra昀؀e; detailed bibliographic data are 
available online at h܀琀ps://dnb.de.

Digitale Ausgabe/Digital Edi琀؀on 

Eine digitale Ausgabe des Werkes wird 18 Monate nach Erscheinen der Druckausgabe auf iDAI.publica琀؀ons zur 
Verfügung gestellt/A digital edi琀؀on will be available at iDAI.publica琀؀ons two years a܀昀er the printed edi琀؀on has 
been published (DOI: h܀琀ps://doi.org/10.34780/g1e0-j6cn).



V

Inhaltsverzeichnis

Einleitung**  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ **1

von Adrian Bremenkamp, Tanja Michalsky und Norbert Zimmermann

Il culto dei mar琀؀ri stranieri a Roma e la ques琀؀one dei calendari **   Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ **13

Da una rile܀琀ura dello studio di Emil Donckel
di Alessandro Bon昀؀glio

Where Are the Women? **  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ **37

Foreign Saints and the Construc琀؀on of a Masculine Rome
by Maya Maskarinec

The Relic Lists of Sant’Angelo in Pescheria and San Silvestro in Capite **  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ **57

Documen琀؀ng a Shi܀昀 in the Cult of the Saints in Eighth-Century Rome
by John Osborne

Hic bea琀؀ssimus praesul multa corpora sanctorum requiens invenit     Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ   69

Poli琀؀ca papale e importazione di reliquie a Roma tra VIII e IX secolo
di Andrea Antonio Verardi

San Leucio di Brindisi**   Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ **89

Il culto a Roma e in Italia meridionale tra tarda an琀؀chità e alto medioevo
di Donatella Nuzzo

Dall’Oriente a Roma**  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ **101

Le reliquie degli apostoli Filippo e Giacomo il Minore dalla recente ricognizione nella basilica dei 
Ss. XII Apostoli in Roma
di Simone Schiavone

Il culto di Santa Anastasia a Roma**  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ **123

di Alessandra Cerrito

Ubi ipsa corpore iacet    Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ   145

Il culto di Tecla e le sue reliquie, a Roma e in Occidente
di Alessandro Vella



VI

 

Reliquienimport und Krisenbewäl琀؀gung**  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ **163

Episkopale Netzwerke des Papstes Symmachus und die Dynamik der Einbürgerung  
nicht-römischer Heiliger in Rom
von András Handl

Felice IV (526–530), Gius琀؀niano (527–565) e il culto dei san琀؀ orientali  
a Roma**   Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ **187

di Teodoro De Giorgio

Mobilità di reliquie :straniere9 nella Roma di Gregorio Magno**  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ **201

di Davide Bianchi

Relics as Agents of Iden琀؀ty Building in Early Medieval Migra琀؀on Socie琀؀es**   Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ  Ȁ **215

Rome and Jerusalem in the A܀昀ermath of the Sasanian and Islamic Conquest
by Manfred Luchterhandt

Beilagen 1–3 (Übersichtskarten) / Allega琀؀ 1–3 (mappe di sintesi)







163

Reliquienimport und Krisenbewäl琀؀gung
Episkopale Netzwerke des Papstes Symmachus und die 

Dynamik der Einbürgerung nicht-römischer Heiliger in Rom

von András Handl

Die kultische Verehrung nicht-römischer Märtyrer, also 
solchen, deren Leben und Sterben nicht mit der Stadt 
Rom in Verbindung steht, ist ein altes Phänomen. Bereits 
der älteste stadtrömische Märtyrerkalender, die Depositio 

martyrum, die auf vorkonstantinische Vorlagen zurück-
geht, gedachte einigen davon1. Zu konstantinischer Zeit 
erreichten die ersten Importreliquien Rom üblicherweise 
mit kaiserlicher Unterstützung2. Dennoch wurde das ste-
tig wachsende römischen Heiligenpantheon bevorzugt 
mit Lokalheiligen bestückt. Diese Tendenz ist seit Julius I. 
(337–352) gut in den Quellen fassbar und bestimmte die 
Agenda der römischen Bischöfe für Jahrhunderte3.

Vor dem Hintergrund dieser Stagnation markierte 
das Pontifikat von Symmachus (498–514) eine radikale 
Zäsur. Während seiner Amtszeit schnellten nicht nur 
die Anzahl der päpstlichen Stiftungen von Kultgebäu-
den in die Höhe, sondern es wurden auch die meisten 
Neugründungen nicht-römischen Märtyrern geweiht. 
Die vom Papst geförderte Einfuhr von »fremden«, d. h. 
nicht-römischen Kulten, ist bemerkenswert, besonders 
wenn man bedenkt, dass Rom als Reliquien-Schatzkam-
mer schlechthin galt und dass die Stadt allerspätestens 
seit den Karolingern große Teile Westeuropas mit Reli-
quien versorgte4.

Es wird schon länger vermutet, dass die Kultimporte 
enger mit den Krisen dieser Zeit, die durch das Akakia-

nische Schisma (484–519) sowie eine doppelte Bischofs-
wahl hervorgerufen worden waren, verbunden waren. 
Entsprechende Überlegungen legte schon der luxembur-
gische Priester, Theologe und Archivar Emile Donckel 
(1904–1979) in seiner monografischen Abhandlung zu 
»Außerrömischen Heilige in Rom« vor5. Wesentlich jün-
geren Datums ist ein Essay von Joseph D. Alchermes, der 
den symmachischen Umbau der Andreasrotunde sowie 
ihre Bestückung mit Reliquien vor dem Hintergrund 
päpstlicher Politik zu deuten versuchte6. Woher aber 
diese Reliquien stammten und vor allem wie Symma-
chus diese für sich sichern konnte, bleibt in der Regel 
diffus oder gleich unbeantwortet. Oft begnügt sich man 
zu konstatieren, dass die Verehrung dieses oder jenes 
Heiligen oder Märtyrers nun auch in Rom fassbar ist7. 
Eine Analyse der symmachischen Reliquienimporte soll 
vor allem die Frage nach der Herkunft dieser spirituel-
len Schätze beleuchten, da der eingeschränkte päpstliche 
Handlungsspielraum den Prozess während des sog. Lau-
rentischen Schismas8 maßgeblich determinierte musste.

Das Schisma begann mit einer doppelten Bischofs-
wahl nach dem Tod von Papst Atanasius II. (496–498) 
im November 498. Eine Gruppe wählte den Diakon 
Symmachus in der Lateranbasilika zum neuen Papst, 
eine andere Gruppe tat das Gleiche in der Kirche Santa 
Maria Maggiore mit dem archipresbyter Laurentius9. In 

Karte)1 Mutmaßliche Herkun܀昀sorte der von Papst Symmachus 
impor琀؀erten Reliquien

1#Der Kalender listet immerhin drei Märtyrer auf, die nicht mit 
der Stadt Rom in Verbindung gebracht werden können: Cyprian, 
Perpetua und Felicitas. Sie lebten und starben allesamt in Nord-
afrika. Dep. Mart. 71 f. (Valentini – Zucchetti 1942).
2#So zum Beispiel die Reliquie des Heiligen Kreuzes. Vgl. Jensen 
2017, 49–73, besonders 63–68 und 256 für weiterführende Literatur.
3#Für Julius I. siehe Diefenbach 2007, 289–324; Handl 2023. 
Sághy 2012 und Sághy 2015 zu Damasus, mit weiterführender Li-
teratur.
4#Zur Verbreitung römischer Reliquien in der Karolingerzeit sie-
he z. B. Smith 2000; Smith 2011. Für die Entwicklung eines stadt-
römischen Märtyrerkultes und seine anschließende Ausbreitung 
in Westeuropa siehe Handl 2021.
5#Donckel 1938.
6#Alchermes 1995. Vgl. auch Diefenbach 2007, der die Entwick-
lung der Heiligenverehrung in Rom in einer diachronen Studie 

nachzeichnet, sowie Friedrichs 2015, 248–262, die untersucht, in-
wieweit die symmachischen Bauten das Papsttum repräsentieren.
7#Donckel 1938. Alchermes 1995 unternahm zwar erhebliche 
Anstrengungen, die Herkunft mancher Reliquien nachzuzeich-
nen, seine Ergebnisse bleiben aber problematisch. Siehe dazu un-
ten 176 f.
8#Das Thema wurde in der jüngeren Vergangenheit öfter wissen-
schaftlich untersucht. Die bedeutendsten Studien darunter sind 
die beiden monografischen Darstellungen von Wirbelauer 1993 
und Sardella 1996. Weitere wichtige Erkenntnisse bieten darüber 
hinaus Moorhead 1992, Noble 1993, Amory 1997 und Sessa 2012, 
212–246.
9#LP 53, 2: »Ex qua causa separatus est clerus et diuisus est et se-

natus, alii cum Symmachum, alii uero cum Laurentium.« Das Liber 

ponti�calis wird nach Duchense 1886 zitiert. Zur Doppelwahl 
siehe näher Wirbelauer 1994; Wirbelauer 2011. 



164

András Handl 

dieser Pattsituation wurde der Gotenkönig Theoderich 
der Große (493–526) als Schiedsrichter angerufen, der 
sich für Symmachus aussprach10. Eine von Symmachus 
einberufene Synode im Jahr 499 bestätigte die königli-
che Entscheidung und degradierte Laurentius zum Bi-
schof der vor nicht allzu langer Zeit von den Westgoten 
geplünderten und teilweise zerstörten Stadt Nocera am 
Fuße des Vesuvs11. Die Ruhe hielt nicht lange an. Im Jahr 
501 wurde Symmachus bei Theoderich u. a. wegen Miss-
wirtschaft im Kirchenbesitz und Ehebruch ange-
schwärzt. Der bereits nach Rimini gereiste Symmachus 
geriet angesichts der Anklage in Panik, ergriff die Flucht 
und verschanzte sich in St. Peter am Vatikan12.

Zwischen Herbst 501 und Herbst 502 fanden eine Rei-
he von Synoden in Rom statt, um die Vorwürfe gegen 
Symmachus zu untersuchen13. Zwar endeten die Beratun-
gen mit der erneuten Bestätigung Symmachus9, jedoch 
gelang es ihm nicht, sich zu behaupten und die Stadt samt 
Lateran unter seine Kontrolle zu bringen. Während Lau-
rentius de facto als Herr die Stadt verwaltete, saß Symma-
chus isoliert im Vatikan außerhalb der Stadtmauern fest. 
In den darauffolgenden ca. vier Jahren herrschten bürger-
kriegsähnliche Zustände14. Obwohl sich beide Seiten in-
tensiv beim König einsetzten, gelang schließlich Symma-
chus der Durchbruch: Im Jahr 506 oder 507 forderte 
Theoderich Laurentius auf, seinen Posten zu räumen und 
Symmachus als Papst anzuerkennen. Laurentius folgte 
der Aufforderung und zog sich endgültig zurück15.

Dieser kurze chronologische Überblick skizziert nicht 
nur Konturen einer politischen, institutionellen und per-
sönlichen Krise, sondern auch deutet auch erhebliche Ein-
schränkungen für Symmachus8 Handlungsspielraum an. 
Darin werden die päpstlichen Autoritäts- und Legitimati-

onsprobleme ebenso gut ersichtlich, wie seine (kirchen-) 
politische sowie geographische Isolation durch das selbst 
gewählte Exil im Vatikan während des Schismas. Während 
sein Kontrahent Laurentius die Kontrolle über weite Teile 
der Stadt inklusive der bischöflichen Laterananlage und die 
tituli fest im Griff hatte, musste Symmachus sich mit dem 
Vatikankomplex zufriedengeben und akzeptieren, dass sei-
ne Autorität und sein Einfluss an den Mauern der Stadt en-
deten. Diese Spaltung betraf nicht nur die stadtrömische 
Bevölkerung und die städtische Führungselite, sondern zog 
weitere Kreise und polarisierte auch unter den italienischen 
und fränkischen Bischöfen, sowie Teile des Königshofs16.

Trotz aller Rückschläge und trotz der politischen und 
geografischen Isolation des Symmachus berichtet die 
zweite Rezension des quasi zeitgenössischen und Sym-
machus durch und durch wohlgesonnenen Liber ponti�-

calis über eine Reihe von Bau- und Stiftungsaktivitäten, 
deren Ausmaß die Bemühungen vieler seiner Vorgänger 
und Nachfolger auf diesem Gebiet übertrifft17. Im Gegen-
satz zu den Renovierungsarbeiten boten besonders die ex 

novo errichteten Anlagen die Möglichkeit, bis dahin 
ortsfremde Kulte anzusiedeln und die Heiligentopogra-
fie der Stadt und des Suburbiums aktiv nach der eigenen 
politisch-theologischen Agenda zu gestalten.

Im Folgenden werden die einzelnen, mit den Bau-
maßnahmen verbundenen Reliquienimporte dem Duk-
tus des Liber ponti�calis folgend diskutiert18. Bereits die 
erste Stiftung – die Andreasrotunde (Rotunda Sancti 

Andreae)19 – war dazu geeignet, das Potential von Im-
portkulten und Importreliquien maximal auszuschöp-
fen (Abb. 1). Das ehemalige Mausoleum mit seinen sie-
ben Wandnischen, das für das jährliche Totengedenken 
einzelner Familienmitglieder errichtet wurde, war ar-

10#LP 53, 2: »Quod tamen aequitas in Symmachum inuenit cogni-

tio ueritatis, et factus est praesul Symmachus.«
11#LP 53, 2: »Eodem tempore papa Symmachus congregauit sy-

nodum et constituit Laurentium in Nucerinam ciuitatem episco-

pum intuitu misericordiae.«
12#Fragmentum Laurentianum (Duchesne 1886, 44): »fugiens 

regreditur Romam, seque intra beati Petri apostoli septa concludit«. 
Ausführlich dazu Wirbelauer 1993, 17–22.
13#Acta synhodorum habitarum Romae (Mommsen 1894).
14#Der Liber ponti�calis referiert sogar über »bella civilia« und 
beschreibt sehr lebhaft die damals vermeintlich vorgefallenen Er-
eignisse. LP 53, 5.
15#Fragmentum Laurentianum (Duchesne 1886, 46): »patricio 

F[esto] praecepta dirigit, admonens ut omnes ecclesiae tituli Sym-

macho reformentur et unum Romae pateretur esse ponti�cem«. Vgl. 
Wirbelauer 1993, 38 f.
16#Lizzi Testa 2016; Radtki 2016; Sessa 2016 und vgl. die Liste der 
Unterzeichner der Synoden von 499, 501 und 502 in Acta synho-
dorum habitarum Romae (Mommsen 1894), 403–415. 432–437. 
451–455.
17#Eine Zusammenfassung symmachischer Baumaßnahmen 
bietet Trinci Cecchelli 2000.
18#Ob die im Liber ponti�calis aufgezählten Baumaßnahmen in 
chronologischer Folge präsentiert werden, lässt sich zwar nicht 

zweifelsfrei nachweisen, einige Indizien sprechen aber dafür. Be-
zeichnend ist z. B., dass die ersten Baumaßnahmen und die damit 
verbundenen Reliquienimporte den Vatikankomplex betreffen, 
wohin sich Symmachus während des Schismas zurückgezogen 
hatte. Der im Liber ponti�calis erwähnte Ausbau des Vatikanbap-
tisteriums fand wohl vor 507 statt, da Symmachus nach 507 erneut 
Zugang zum Lateransbaptisterium hatte und damit keines Gegen-
baus am Vatikan mehr bedurft hätte. Dasselbe gilt für den Umbau 
der Andreasrotunde als Gegenpol zum Laterankomplex als sol-
ches. Vgl. Alchermes 1995, 12; Goodson 2008, 59–62; Thacker 
2013, 151 f. und Jäggi 2020, 300–303. Das Liber ponti�calis nennt 
als nächstes die Deponierung der Reliquie der Märtyrer-Jungfrau 
Agatha im Suburbium. Einiges deutet darauf hin, dass die Basilika 
der Agatha schon vor 507 erbaut wurde, sicher ist das indessen 
nicht. Vgl. unten, 170 f. Die beiden Stiftungen innerhalb der Stadt-
mauer hingegen, Martin sowie Cosmas und Damian, konnten 
wohl erst nach Laurentius Abdankung und nachdem Symmachus 
die Hoheit über die Stadt wieder erlangte errichtet werden. Dem-
entsprechend werden sie erst in der zweiten Hälfte des Baumaß-
nahmenkatalogs erwähnt. Die grobe Chronologie der Baumaß-
nahmen dürfte also stimmen.
19#LP 53, 6: »Hic fecit basilicam sancti Andreae apostoli apud 

beatum Petrum«.



165

Reliquienimport und Krisenbewältigung

chitektonisch wie geschaffen, als kultisches Zentrum 

für gleich sieben Heilige und Märtyrer zu dienen. 

Südöstlich von Alt-St. Peter gelegen, gehörte der Umbau 

des Mausoleums zu den Baumaßnahmen, die Symma-

chus während seiner Selbstisolation zwischen 502 und 

506/507 am Vatikankomplex durchführen ließ20.

Reliquien in der Andreasrotunde
Apostel Andreas

Der Andreaskult ist schon vor Symmachus‘ Dedikation 

in Rom nachweisbar. Papst Simplicius (468–483) »dedi-

cauit […] basilicam beati apostoli Andreae iuxta basili-

cam sanctae Mariae«21. Diese Andreasbasilika wird tra-

ditionell mit der Kirche Sant’Andrea in Catabarbara 

identifiziert, die einst an der Stelle des heutigen Päpst-

lichen Orientalischen Instituts in Sichtweite von der 

Kirche Santa Maria Maggiore stand22. Da aber Symma-

chus während des Schismas kaum Zugang zur Stadt, ge-

schweige denn zu den dort aufbewahrten Reliquien 

hatte, stammte die in der Rotunde aufbewahrte An-

dreasreliquie folglich nicht aus der Simpliciusbasilika. 

Gelasius (492–496) wird die Stiftung einer Kirche an der 

via Labicana außerhalb der Mauern nahe der Villa Per-

tusa an Nicander, Eleutherius und Andreas nachgesagt23. 

Es bleibt jedoch unsicher, ob es sich dabei um eine Wid-

mung an Andreas den Apostel handelte. Für sein Bau-

20#Zur Andreasrotunde siehe Alchermes 1995; Gem 2005. Zur 

Begründung symmachischer Legitimation Borgolte 1989, 67 f. Für 

den Umbau während des Schismas spricht u. a. auch eine Episode 

aus der Vita Eugendi. Demnach kehrten zwei Mönche nach einer 

langjährigen Reise aus Rom mit den Reliquien von Petrus, Paulus 

und Andreas in ihrem Gepäck zurück. Vitae patr. Iurens 152–155. 

Da aber Eugendius irgendwann zwischen 510 und 515 starb – eine 

genauere Bestimmung ist kaum möglich – und die Rückkehr der 

Mönche noch einige Zeit vor seiner sechs Monate andauernden 

schweren Krankheit liegt, ist es gut möglich, dass die Mönche be-

reits während oder kurz nach der Beendigung des Schismas in 

Rom ihre (Kontakt-) Reliquien beschafften. Zur Datierung des 

Todesdatums, die anhand der Epistula 19 des Avitus vorgenom-

men wird, siehe Shanzer – Wood 2002, 267.

21#LP 49, 1.

22#Zu dieser Anlage bzw. zu der Unterscheidung zwischen »fe-

cit« und »dedicauit« im Liber ponti�calis siehe Geertman 1975, 

121–123. 184–192. Eine mittlerweile verlorene metrische Bauin-

schrift bezeugt nicht nur, dass die Kirche an Apostel Andreas ge-

widmet war, sondern auch, dass bis dahin keine stadtrömische 

Kultstätte existierte. ILCV 1785: »Haec tibi mens Valilae devovit 

praedia Christe / cui testator opes detulit ipse suas / Simplicius quae 

papa sacris caelestibus aptans / e�ecit vere muneris esse tui / et 

quod apostolici deessent limina nobis / martiris Andreae nomine 

composuit / utitur hac heres titulis ecclesia iustis / succedensque 

domo mystica iura locat / plebs devota veni perque haec commercia 

disce / terreno censu regna superna peti.« Eine weitere auf 331 da-

tierte Inschrift nennt Iunius Bassus als Erbauer der Basilika. 

CIL VI 1737: »Iunius Bassus v(ir) c(larissimus) consul ordinarius 

propria impensa a solo fecit et dedicavit feliciter.«

23#LP 51, 5: »Hic dedicauit basilicam sanctae Eu�miae martyris 

in ciuitate Tiburtina et alias basilicas sanctorum Nicandri, Eleu-

theri et Andreae in uia Lauicana, in uilla Pertusa.«

1 Tiberio Alfarano, Grund-
riss von Alt-St.-Peter (hinter-
legt der Grundriss von Neu-
St.-Peter), Kupfers琀؀ch von 
Natale Bonifacio aus Almae 

urbis divi Petri veteris no-

vique templi descrip琀؀o (Rom 
1590), Detail mit Andreasro-
tunde [e] 



166

András Handl 

projekt musste Symmachus also mit hoher Wahrschein-
lichkeit eine Andreasreliquie aus einer alternativen 
Quelle beziehen.

Im Prinzip standen Symmachus mehrere Optionen 
offen, da der Andreaskult im Westen bereits im 5. Jahr-
hundert weit verbreitet war24. Einst für die Errichtung 
der basilica apostolorum in Mailand im Jahr 382 aus 
dem Osten importiert, wurden die heiligsten Schätze, 
darunter auch die Andreasreliquie, vom Mailänder Bi-
schof Ambrosius (374–397) auf Anfrage gerne weiterver-
teilt25. Dementsprechend berichten einige oberitalieni-
sche Bischöfe wie etwa Chromatius von Aquileia 
(388–407/408) oder Gaudentius von Brescia (387/397–
ca. 410) über Andreasreliquien in ihrem Besitz26. Auch 
Paulinus (354–431) besang in einem seiner Gedichte 
eine beachtliche Sammlung von Reliquien, inklusive der 
des Andreas, die in der Felix-Basilika in Nola am Fuße 
des Vesuvs aufbewahrt wurden. Gleichwohl pries Victri-
cius, der Bischof von Rouen (385–ca. 410) in der Nor-
mandie die Wirkkraft von Reliquien, darunter auch die 
des Andreas, in seinem De laude sanctorum27.

Offenbar besaß auch Ravenna und möglicherweise 
rex Theoderich selbst Reliquien des Apostels. Andreasre-
liquien, darunter die berühmte Bartreliquie, die Bischof 
Maximian (546–556) angeblich auf ebenso dubiosem wie 
legendenhaft wirkendem Weg erlangt haben soll, könn-
ten in Ravenna schon früher vorhanden gewesen sein28. 
Wenig überraschend29 hielt der Gotenkönig eine wie 
auch immer geartete Andreasreliquie bzw. den Andreas-
kult für bedeutend genug, um die Kirche Sant9Andrea dei 
Goti zu Ehren des Apostels errichten oder einrichten zu 
lassen30. Der Bau der vermutlich Andreas geweihten Pri-
vatkapelle der ravennatischen Bischöfe (Cappella arci-
vescovile) durch Petrus II. (494–520)31, den nizänisch-ka-
tholischen Bischof von Ravenna und loyalen Mitkämpfer 
für Symmachus weist entweder darauf hin, dass der Kult 
des Apostels in Ravenna sowohl bei den Homöern als 
auch bei den Nizänern populär war, oder dass die säku-
lare und religiöse Führungselite der Residenzstadt eini-

ges daran lag, den Kult in der Heiligentopografie Raven-
nas fest zu verankern. Aus den Quellen geht allerdings 
nicht hervor, ob die Errichtung der ravennatischen Anla-
gen mit Andreaspatrozinium der Stiftung der Andreas-
rotunde in Rom voranging32. Bedenkt man jedoch, dass 
Theoderich schon aufgrund seiner Verbindungen nach 
Konstantinopel bzw. durch die geografische Nähe der 
oben erwähnten norditalienischen Städten mit Leichtig-
keit eine entsprechende Reliquie für sich sichern konnte, 
stellt die ravennatische Herkunft die plausible, wenn 
auch nicht alternativlose Option dar33.

Apostel Thomas

Mit der Thomasreliquie fand eine weitere prominente 
Apostelreliquie in der Andreasrotunde kultische Vereh-
rung. Ein Direktimport aus Edessa ist unwahrschein-
lich, weil das Akakianische Schisma auch die Beziehun-
gen zwischen den beiden Bischofssitzen nachhaltig ver-
giftet hatte34. Ob Ravenna über eine entsprechende 
Reliquie verfügte, ist allerdings fraglich. Der ravennati-
sche Liber ponti�calis listet eine Reihe von Reliquien auf, 
die in der Basilika Santo Stefano aufbewahrt wurden, 
darunter auch die von Thomas35. Die Basilika weihte je-
doch erst Bischof Maximian (546–556) ein. Damit wird 
zwar die Thomasreliquie in der Mitte des 6. Jahrhun-
derts fassbar, sie dürfte aber auf eine längere Geschichte 
in der Residenzstadt zurückblicken. Ein weiteres Indiz 
dafür könnten manche Mosaiken liefern. Für uns am 
bedeutendsten ist darunter das Thomasbild in der um 
500 errichteten Cappella arcivescovile. Dort wird Tho-
mas als Teil des Apostelprogramms auf dem südwestli-
chen Gurtbogen porträtiert (Abb. 2. 3). Fraglich bleibt 
allerdings die Aussagekraft dieser Darstellung, da bis 
jetzt nicht zweifelsfrei nachgewiesen werden konnte, ob 
die Kapelle auch Reliquien der Abgebildeten beherberg-
te oder ob die Apostel und Märtyrer nur visuell reprä-
sentiert waren36. Dazu kommt noch, dass Thomas im 

24#Vgl. Dvorník 1958.
25#Knappe Zusammenfassung bei Diefenbach 2007, 361 
Anm. 131.
26#Chromat., serm. 26, 3 f.; Gaudent., serm. 17.
27#Paul. Nol., carm. 27, 360–595; Victric. 12. Zum Letzterem 
siehe auch Clark 2001.
28#Agnell. LP 76 und siehe eingehender Caroli 2007.
29#Einiges deutet auf eine besondere Zuneigung der Goten zum 
Apostel Andreas hin. Vgl. Schäferdiek 1988, 134 f.
30#Agnellus erwähnt den Bau der Kirche Sant9Andrea dei Goti 
nicht. Einige Kapitelle aber, die die Zerstörung durch die Errich-
tung der Rocca Brancaleone in 1457 überstanden, tragen das Mo-
nogramm des Theoderich. Die Kirche wurde also entweder vom 
König errichtet oder umgebaut. Vgl. Deichmann 1974, 326–329.
31#Agnell. LP 50: »Fecit que non longe ab eadem domo monaste-

rium sancti Andreae apostoli; sua que e�gies super ualuas eiusdem 

monasterii est inferius tessellis depicta«. Deliyannis Mauskopf 
2010, 189 f. räumt zwar ein, dass Agnellus nur über »sein eigenes 
Bild« schreibt, »but it is equally, if not more likely that the portrait 
was of St. Andrew«. Für ein Andreaspatrozinium spricht sich auch 
Carile 2021, 13, aus.
32#Vgl. Deliyannis Mauskopf 2010, 188–190; Dresken-Weiland 
2016, 283–295. 
33#Siehe Meier 2009, 92–102. 223–237.
34#Alchermes 1995, 35 spricht sich für einen Direktimport aus.
35#Agnell. LP 72: »Aedi�cauit que ecclesiam beati Stephani hic 

Rauennae, leuitae et martiris, non longe a posterula Ouilionis a 

fundamentis […] Collocauit autem hic merita apostolorum et mar-

tirum, idest [… ] sancti �omae.« Jäggi 2013, 282 f.
36#Wobei üblicherweise davon ausgegangen wird, dass hier auch 
Reliquien aufbewahrt waren. Deliyannis Mauskopf 2010, 192. 194; 
Jäggi 2013, 224; Dresken-Weiland 2016, 290–295.



167

Reliquienimport und Krisenbewältigung

Kreis der zwölf Apostel abgebildet ist. Der Mosaik-
schmuck verwirklicht also ein kanonisches Programm 
und lässt sich wohl kaum als ein untrüglicher Hinweis 
auf dort aufbewahrte Reliquien werten. Folglich lässt 
sich der Verbleib einer Thomasreliquie in Ravenna nicht 
mit Gewissheit bis 500 zurückverfolgen.

Ähnlich wie die Reliquie seines Mitapostels Andreas 
gehörte auch diejenige des Thomas zum Schatz, den 
einst Ambrosius für die Ausstattung der basilica Aposto-

lorum in Mailand aus dem Osten erhielt. Und ähnlich 
wie bei Andreas werteten vor allem die norditalieni-
schen Bischofssitze ihre Kirchen mit Thomasreliquen 
auf37. Für einen Reliquienexport nach Rom kommt in 
erster Linie Bischof Laurentius I. von Mailand (ca. 490–
508) in Betracht38. Er galt nicht nur als ein entschlosse-
ner Anhänger des Symmachus, wie etwa die Unterzeich-
nung der Synodalakten vom Frühjahr 502 und 
vornehmlich von November 502 verdeutlicht, sondern 
er unterstützte seine Sache auch mit der beträchtlichen 
Summe von 400 solidi39. Auch Ennodius, sein damaliger 
Diakon und späterer Bischof von Pavia, setzte sich in 
Wort und Schrift für den isolierten Papst ein40. Für den 
Erwerb der Thomasreliquie kommen also eher die mit 
Symmachus sympathisierenden norditalienischen Bi-
schöfe infrage – insbesondere Laurentius von Mailand, 

da dieser sowohl die Gelegenheit hatte als auch moti-
viert war, seinem römischen Amtskollegen ›Amtshilfe‹ 
zu leisten und durch die Zusendung von Reliquien auch 
seine spirituelle Autorität zu stärken.

Cassianus von Imola

Neben der Akkumulation von hochrangigen Reliquien 
wie die der Apostel Andreas und Thomas ließ Symma-
chus in der Andreasrotunde auch Oratorien für weni-
ger bekannte Märtyrer einrichten. Zu diesen zählt 
Cassianus von Imola. Der christliche Lehrmeister, der 
unter seinen jungen Schülern offenbar nicht sonder-
lich populär war, wurde seiner Legende nach von ih-
nen angegriffen und mithilfe ihrer Schreibtafeln bzw. 
mit ihren kleinen Schreibgriffeln (stilus) zu Tode ge-
quält41. Der mittlerweile vom Lehrer zum Schutzpatron 
avancierte Cassianus wurde allerdings am Ende des 
5. Jahrhunderts primär in seiner Heimatstadt Imola ver-
ehrt, die damals noch Forum Cornelii hieß. Da Pacatia-
nus, der Bischof von Forum Cornelii, laut Synodalakten 
an der Romsynode von November 502 teilnahm, ist es 
möglich, dass die Reliquenzusendung nach Rom als ein 
bilateraler Versöhnungsakt verstanden werden kann42.

37#Siehe oben, 166.
38#Vgl. Lizzi Testa 2016, 464.
39#Acta synhodorum habitarum Romae, Acta synhodi A. DI, 
Nr. 1; Acta synhodi A. DII, Nr. 2; Ennod. epist. 6, 16.
40#So etwa auf der Palmensynode von 502 oder in der Schrift 
Libellus adversus eos, qui contra synodum scribere praesumpser-

unt. Siehe dazu Wirbelauer 1993, 147–149; Schröder 2007, 45 f.

41#Prud. Perist. 9, 3–20; 9, 93–106; Passio S. Cassiani ludimagi-
stri (BHL 1626). Zum Letzteren siehe Bless-Grabher 1978; Lanéry 
2010, 321.
42#Acta synhodorum habitarum Romae, Acta synhodi A. DII 
und Alchermes 1995, 33–34. Damit wird allerdings verdeutlicht, 
dass Pacatianus im Jahr 502 zu den Unterstützern von Symmachus 
gerechnet werden darf. Seine Abwesenheit während der Synoden 
von 498 und 501 könnte zwar auf Spannungen hindeuten, eine sol-
che Interpretation ist aber alles andere als zwingend.

2 Ravenna, Cappella arcivescovile, Gurt-
bogen und Vierungsgewölbe

3 Ravenna, Cappella arcivescovile, Detail mit dem Bild des Hl.)Thomas am südwest-
lichen Gurtbogen



168

András Handl 

Eine nicht weniger plausible Alternative bietet erneut Ra-
venna, wo Cassianus eine gewisse Bekanntheit erreicht hatte. 
Davon zeugen sowohl die Märtyrerprozession auf den Mosa-
iken von Sant9Apollinare Nuovo (Abb. 4), als auch seine Dar-
stellung auf dem südöstlichen Gurtbogen in der Cappella ar-
civescovile (Abb. 5)43. Die Mosaiken – ähnlich wie bei Thomas 
– liefern allerdings keine direkten bzw. sicheren Hinweise auf 
in Ravenna aufbewahrte Cassianusreliquien. Ein Bezug der 
Reliquien über Ravenna bleibt aber im Bereich des Mögli-
chen44, besonders, weil die enge Verbindung zwischen der 
Residenzstadt und Imola gut belegt ist. Die beiden Städte bzw. 
ihre Bischöfe standen in regem Austausch miteinander, zu-
mal der Bischof von Imola dem ravennatischen Bischofssitz 
unterstellt war. Der berühmte Bischof von Ravenna, Petrus 
Chrysologus (ca. 426–450) stammte etwa aus Imola45. Wenn 
die Cassianusrelique nicht unmittelbar aus Imola nach Rom 
kam, könnte der Papst sie entweder direkt aus Ravenna oder 
auf Vermittlung der Ravennaten aus Imola bezogen haben.

Apollinaris von Ravenna

Neben dem Schutzpatron von Imola fand eine weitere Lokal-
größe aus Ravenna in der Andreasrotunde ihre Aufnahme. 

Apollinaris war laut seiner frühmittelalterlichen Legende ein 
Petrusschüler. Der Apostel beauftragte ihn, nach Ravenna zu 
gehen, um die Stadt zu evangelisieren. Er wurde anschließend 
nicht nur ihr erster Bischof, sondern auch ihr erster (und ein-
ziger) Märtyrer46. Doch scheint der Auftrag des Petrus ein erst 
später der Legende hinzugefügtes Element zu sein, da Petrus 
Chrysologus noch nichts von dieser prominenten Verbin-
dung nach Rom weiß47. Noch überraschender als das Unwis-
sen von Petrus Chrysologus ist allerdings die Tatsache, dass 
Apollinaris keine Aufnahme in die um 500 errichtete Cappel-
la arcivescovile fand – zumindest erscheint er in der Reihe der 
dort abgebildeten Märtyrer nicht. Dieser Umstand ist beson-
ders bemerkenswert, weil Apollinaris der Hauptprotagonist 
des ravennatisch-christlichen Gründungsmythos ist. Wie es 
scheint, war sein Kult um die Wende zum 6. Jahrhundert 
kaum ausgeprägt, geschweige denn weit verbreitet48. Es liegt 
also auf der Hand, dass Symmachus die Reliquie wohl ohne 
Umwege direkt aus Ravenna erhalten haben muss.

Sossius von Misenum

Ein zu Symmachus Zeiten gleichfalls weniger prominenter 
Heiliger ist der Diakon Sossius, ein Märtyrer aus dem kam-

43#Dresken-Weiland 2016, 196. 291.
44#Vgl. oben, Anm. 36. 
45#Vgl. Deliyannis Mauskopf 2010, 194; Meconi 2021, 7–12.
46#Passio S. Apollinaris episcopi Rauennatensis (BHL 623). Sie-
he auch Everett 2016, 140–169 und Agnell. LP 1–2.

47#Petr. Chrys. serm. 128.
48#Zur Ausbreitung des Apollinariskultes siehe Will 1936; Ver-
hoeven 2011, 56–72. 

4 Ravenna, Sant’Apollinare Nuovo, Mosaik mit Märtyrerprozession, darunter der Hl.)Cassianus 5 Ravenna, Cappella arcivescovi-
le, Detail mit dem Bild des Hl. Cas-
sianus am südöstlichen Gurtbogen



169

Reliquienimport und Krisenbewältigung

oder einen Teil davon in den Vatikan verbringen können. 
Sie wurde jedoch entweder im Sessorium oder in der Later-
anbasilika, also in jedem Fall an einem von seinem Gegen-
spieler Laurentius kontrollierten Ort, aufbewahrt52. Der 
Papst war deshalb gezwungen, die capsa aus Gold und Edel-
steinen, die im Übrigen in ihrer Beschreibung sehr stark an 
das Reliquiar des Papstes Hilarius (461–468) erinnert53, mit 
einer importierten Kreuzreliquie zu befüllen.

Die weite Verbreitung von Kreuzreliquien quer durch 
den lateinischen Westen in dieser Zeit macht es allerdings 
nicht gerade leicht, den Herkunftsort des symmachischen 
Exemplars zu bestimmen54. Es fügt sich aber in unser Ar-
gument, dass unter anderem auch Ravenna eine Kreuzre-
liquie besaß. Nach dem Liber ponti�calis Ravennensis 
wurde um 420 eine Kirche gestiftet, die dem Heiligen 
Kreuz gewidmet war. Ob es sich dabei um eine Stiftung 
der Theodosiustochter Galla Placidia (388–450) oder ih-
res Halbbruders Kaiser Honorius (395–423) handelt, ist 
umstritten, aber für unsere Diskussion irrelevant55. Be-
deutsam ist hingegen, dass man ein Fragment des Wah-
ren Kreuzes, oder dessen, was man dafürhielt, im Zuge 
der Weihung in der Kirche deponierte. Die Kaiserfamilie 
hatte leichten Zugang zur Kreuzreliquie, zudem spielte 
das Wahre Kreuz in ihrer Frömmigkeit eine wichtige Rol-
le56. Einiges spricht also dafür, dass Symmachus die ent-
sprechende Reliquie auch aus Ravenna erhielt.

Johannes der Evangelist und Johannes der Täufer

Um das Lateranbaptisterium nachahmen bzw. damit 
wetteifern zu können, benötigte Symmachus neben dem 
Heiligen Kreuz noch Reliquien von zwei weiteren Heili-
gen: Johannes der Evangelist und Johannes der Täufer57. 
Theoretisch hätte der Papst die Täuferreliquie aus Ostia 

panischen Misenum. Dieser Eindruck entsteht nicht nur 
durch das Fehlen einer eigenen passio – er tritt lediglich als 
Begleiter des wesentlich bedeutenderen Bischofs Januarius 
von Benevent auf49 –, sondern auch durch die bescheidene 
Verbreitung seiner Verehrung: Abgesehen von Misenum 
und der Andreasrotunde ist keine weitere Sossiuskultstätte 
in der Spätantike belegt. Das wenige, was man über ihn 
weiß, ergibt sich aus dem Passio Ianuarius (6.–8. Jahrhun-
dert) dem Martyrologium des Beda Venerabilis (672–735) 
sowie aus einer mittlerweile verlorenen Inschrift, die wohl 
Symmachus zu Ehren des Märtyrers erstellen ließ50. Ange-
sichts der starken Lokalbezüge der Sossiusverehrung muss 
man wohl davon ausgehen, dass die Reliquie direkt aus Mi-
senum stammte. Offenbar erhielt Symmachus sie von Bi-
schof Concordius, der laut Akten an der Synode von 501 
und an der Novembersynode von 502 persönlich teilnahm 
und zum Symmachuslager gerechnet werden darf51.

Die Aussta܀琀ung 
des Va琀؀kanbap琀؀steriums
Heiliges Kreuz

Die Reliquie des Wahren Kreuzes, eine der ersten Importre-
liquien auf römischem Boden überhaupt, bildete am An-
fang des 6. Jahrhunderts eine feste und unumgängliche 
Größe der Sakraltopografie der urbs. Um die Kreuzreliquie 
für die Umgestaltung des Vatikanbaptisteriums zu sichern, 
hätte Symmachus unter normalen Umständen leichtes Spiel 
gehabt. Er hätte einfach auf die berühmte und mit Konstan-
tins Mutter Helena legendenhaft verbundene Kreuzreliquie 
zurückgreifen können und entweder das gesamte Stück 

49#Passio Ianuarius episcopus Beneventanus et socii (BHL 4115–
4140). Zur Datierung und zur Passio siehe Granier 1999.
50#Die erste ausführlichere hagiografische Erwähnung nach dem 
knappen Vermerk im Martyrologium Hieronymianum (VIII Kl Oct, 
nur im Codex Epternacensis) findet sich relativ spät, in Bedas Marty-
rologium. Dort wird seiner an der Seite seines Bischofs Januarius von 
Benevent erinnert. Der Gedächtnistag des Bischofs wird allerdings vier 
Tage später angesetzt. Beda, Martyrologium, XIII Kl Oct. und 
IX Kl Oct. (Quentin 1908, 75–77). Obwohl die Originalinschrift längst 
verloren ist, spricht nichts gegen eine Aufstellung in der Andreasrotun-
de. ICUR II, 4110. Zur Lokalisierung siehe Alchermes 1995, 26–29.
51#Acta synhodorum habitarum Romae, Acta synhodi A. DI, 
Nr. 18 und A. DII, Nr. 44.; Alchermes 1995, 33 f.
52#De Blaauw 1997, 71 f. hat plausibel dargelegt, dass die Reliquie 
spätestens seit dem 8. Jahrhundert, aber vermutlich schon früher, 
im Lateran aufbewahrt wurde. Im Rahmen einer feierlichen Pro-
zession während der erstmals um 700 belegten päpstlichen Kar-
freitagsliturgie wurde sie nach Santa Croce gebracht und einen 
Tag später wieder im Lateran deponiert.
53#Die beiden Beschreibungen differieren lediglich in der Mengen-
angabe des verwendeten Goldes. LP 48,  2 f., (Hervorhebungen vom Ver-

fasser): »Hic fecit oraturia III in baptisterio basilicae Constantinianae, 

sancti Iohannis Baptistae et sancti Iohannis Euangelistae et sanctae 

Crucis, omnia ex argento et lapidibus pretiosis: […] 3 Oratorium sanctae 

Crucis: confessionem, ubi lignum posuit dominicum; crucem auream 

cum gemmis, qui pens. lib. XX; ex argento in confessionem, ianuas pens. 

lib. L.« Und Vergleich mit LP 53, 7: »Item ad fontem, in basilica sancti 

Petri apostoli: oratorium sanctae Crucis: ex argento confessionem et 

crucem ex auro cum gemmis, ubi inclaudit lignum dominicum; ipsa 

crux aurea pens. lib. X; fecit autem oratoria II, sancti Iohannis Euange-

listae et sancti Iohannis Baptistae, in quorum confessiones cum arcos 

argenteos, pens. lib. XXX«.
54#Vgl. De Blaauw 1997, 61.
55#Agnell. LP 41: »Interea cum illo in tempore mater Valentinia-

ni, augusta Galla Placidia, ecclesiam sanctae Crucis redemptricis 

nostrae aedi�caret.« Zur Basilika siehe Deliyannis Mauskopf 2010, 
70–74; Jäggi 2013, 102–106. 
56#Deliyannis Mauskopf 2010, 74; Jäggi 2013, 105 f.
57#Zum Baptisterium bei Alt-St. Peter siehe Brandt 2013 und 
zum symmachischen Ausbau in Anlehnung an das Lateranbaptis-
terium siehe Jäggi 2020, 300–303 mit Diskussion und Literatur. 



170

András Handl 

oder Albanum beschaffen können, da beide Basiliken 
seit ihrer Errichtung durch Konstantin bzw. Gallicanus 
dem Täufer geweiht waren. Doch die Vertrauenswürdig-
keit des Liber ponti�calis ist an dieser Stelle fraglich, da 
der Täuferkult vor Hilarius9 Ausbau des Lateranbaptis-
teriums weder in noch um Rom greifbar ist58.

Der Kult der beiden prominenten biblischen Figuren, 
die eng mit der Person und dem Leben Jesu verbunden 
sind, gehörten zu den populärsten und am weitesten ver-
breiteten im lateinischen Westen. Das lag unter anderem 
daran, dass ihre Reliquien konstituierende Teile der be-
reits oben erwähnten ambrosianischen Sammlung bilde-
ten59. Während sich beide Kulte schnell durch die Schen-
kungen des Mailänder Bischofs in Norditalien ausbreiteten, 
gelangten entsprechende Reliquien nur vereinzelt nach 
Süden. So konnte z. B. Paulinus (ca. 354–431) nur mit der 
Reliquie Johannes des Täufers seine Basilika in Nola auf-
werten, eine Reliquie des Evangelisten befand sich nicht in 
seiner Sammlung60. Ein ähnliches Phänomen lässt sich 
auch in Ravenna beobachten. Dort weiß man über eine 
von Galla Placidia gestiftete Kirche zu Ehren Johannes9 
des Evangelisten61. Agnellus berichtet in seinem Liber pon-

ti�calis Ravennensis davon, dass diese Johanneskirche 
sowie eine Basilika durch den Bischof Petrus Chrysologus 
dem Täufer geweiht worden seien. Nach Aussage des Ag-
nellus wurde Letztere allerdings von Baduarius errichtet 
bzw. finanziert62. Da aber Baduarius ein skytischer dux 

war und als magister militum der italienischen Armeen 
unter Kaiser Justinian (527–565) diente63, kommt Petrus 
Chrysologus als Konsekrant nicht in Frage. Mehr noch: 
Einiges deutet darauf hin, dass die Täuferbasilika erst 
nach dem Ende des symmachischen Pontifikats errichtet 
wurde64. Leider bleiben auch die Täuferdarstellungen auf 
ravennatischen Mosaikensembles wenig ertragreich. Vor 
allem im auf die Taufe bezogenen Kontext lässt seine Ab-
bildung sich wohl kaum als handfester Hinweis für das 
Vorhandensein seiner Reliquien werten. Damit lässt sich 
nur der Kult des Evangelisten in der Residenzstadt zwei-

felsfrei am Anfang des 6. Jahrhunderts nachweisen und als 
möglicher Herkunftsort ins Auge fassen. Die Reliquie des 
Täufers gelangte vermutlich aus Mailand nach Rom, wo-
bei ein ähnlicher Vorgang auch für die Reliquie des Evan-
gelisten eine plausible Alternative wäre.

Agatha von Catania

Ob im Falle der Reliquie von Agatha, der Jungfrau und 
Märtyrerin aus den Sizilianischen Catania, tatsächlich 
mit einem symmachischen Import gerechnet werden 
muss, hängt sehr stark von drei Faktoren ab: Erstens, ob 
man der Zuschreibung eines Fragments aus einem Brief 
an Papst Gelasius Vertrauen schenken kann. Zweitens, ob 
der in diesem Brief erwähnte Bischof Viktor mit Viktor 
von Neapel (vor 494 – nach 496) identisch ist. Und drit-
tens, ob die im Brief erwähnte topografische Referenz fun-
dus Caclanus deshalb in der Nähe von Rom oder von Ne-
apel zu verorten ist. Es ist relativ schwer, eine eindeutige 
Antwort auf diesen Fragen zu geben. Die Authentizität des 
Briefes sowie eine Identifizierung mit Viktor von Neapel 
sind nicht über jeden Zweifel erhaben und ein Ort mit die-
sem Toponym ist weder in der Nähe von Rom noch von 
Neapel überliefert65. Dennoch spricht das Schweigen des 
Liber ponti�calis m. E. eher dafür, dass die genannte Aga-
thakirche außerhalb der Jurisdiktionsgewalt des römi-
schen Bischofs stand. Das Bischofsbuch ist gut informiert 
für diese Periode und hätte eine gelasische Stiftung sol-
cher Tragweite sicherlich nicht verschwiegen66. Akzeptiert 
man dennoch die Authentizität des Schreibens und den 
stadtrömischen Bezug, so stellt sich erst recht die Frage 
nach dem Sinn und Zweck einer Umlegung bzw. der 
Gründung eines zusätzlichen Agathakultortes, wenn auch 
außerhalb der Stadtmauer. Einiges deutet nämlich darauf 
hin, dass die Basilika an der via Aurelia etwa zwei römi-
sche Meilen vom Stadttor entfernt lag. Doch viel mehr als 
das weiß man bis heute nicht67. Donckel schlug zwar be-

58#LP 34, 45 f.: »Eodem tempore fecit Constantinus Augustus 

basilicam in ciuitate Hostia, iuxta Portum urbis Romae, beatorum 

apostolorum Petri et Pauli et Iohannis Baptistae […] Item dona 

quae obtulit Gallicanus basilicae suprascriptae sanctorum aposto-

lorum Petri et Pauli et Iohannis Baptistae.« Bemerkenswert ist, 
dass im Zusammenhang mit der konstantinischen Ausstattung 
des Lateranbaptisteriums nur eine Silberstatue des Täufers er-
wähnt wird, nicht aber eine Reliquie. LP 34, 13. Noch bemerkens-
werter ist, dass Ambrosius seine Täuferreliquie nicht etwa aus 
Rom, sondern aus dem Osten erhält. Vgl. oben, 5. Dazu kommt 
noch, dass vor der Zerstörung seiner Grabstätte in Sebaste unter 
der Regierung von Kaiser Julian Apostata (361–363) kein Reli-
quienumlauf nachweisbar ist. Philostorgius, h. e., 7, 4.
59#Siehe oben, 5.
60#Paul. Nol., carm. 27, 360–595.
61#Agnell. LP 27: »Et infra ecclesiam beati Iohannis euangelistae 

iussit Galla Placidia pro illius sanctitate eius e�giem tessellis ex-

ornari in pariete tribunali post tergum ponti�cis, supra sedem ubi 

pontifex sedet.« Jäggi 2013, 91–100. 
62#Agnell. LP 51.
63#Joh. Mal., chron. 18, 4 (432).
64#Vgl. Deliyannis Mauskopf 2010, 104. 
65#Epist. pontif. Fragmentum 21: »Gelasius Victori episcopo. 

Dudum de sanctae Agathae basilica, quae in Caclano fundo olim 

noscitur constituta, processionem sub nostra consultatione suspen-

deras, […]«. Zur Diskussion siehe Moreau 2006, 82, insbesondere 
Anm. 12; Pignot 2018.
66#Zur Zuverlässigkeit des Liber ponti�calis siehe Duchesne 
1886, XXXV–XLVIII und vgl. mit Geertman 2004, 223–226. Be-
merkenswert ist es allerdings, dass das Bischofsbuch nur Kirchen-
gründungen in größerer Entfernung außerhalb der Mauern mit 
dem Namen des Gelasius in Verbindung bringt. LP 51, 5.
67#Serra 2004.



171

Reliquienimport und Krisenbewältigung

züglich ihrer Stiftung vor, dass die Basilika erst am 5. Feb-
ruar 512, also am dies natalis von Agatha eingeweiht wur-
de, er erklärt allerdings nicht, wieso dies »erst nach Beile-
gung des Laurentianischen Schismas« geschah68. Wenn 
man bedenkt, dass der Agathakult den einzigen nicht-rö-
mischen Kultimport darstellt, den Symmachus weder am 
Vatikankomplex noch in der urbs ansiedelte, drängt sich 
die Vermutung auf, dass ihre Basilika während des Schis-
mas erbaut wurde – insbesondere, weil das von Laurentius 
kontrollierte Stadtgebiet dem Papst in dieser Zeit verwehrt 
war und ihm nur das Suburbium für die seelsorgerische 
Betreuung der Bevölkerung übrigblieb69.

Die Neuerrichtung muss allerdings nicht zwangsläu-
fig mit einer lokalen oder regionalen70 Translation in Ver-
bindung stehen, auch wenn dies eine naheliegende Erklä-
rung darstellt. Eine plausible Alternative bietet nämlich 
erneut Ravenna. Eine Kirche mit dem Namen Sant9Agata 
Maggiore existiert immer noch; sie wurde jedoch im Lau-
fe der Jahrhunderte mehrmals umgebaut. Nach dem Liber 

ponti�calis Ravennatis wurde Bischof Johannes I. (477–
494) bereits in dieser Kirche bestattet71. Die Kirche wurde 
womöglich auch durch ihn erbaut, da er nach Agnellus 
auf dem Apsismosaik abgebildet war72. Diese Kirchende-
dikation deutet eindeutig darauf hin, dass Agatha am 
Ende des 5. Jahrhunderts in der Sakraltopografie der Re-
sidenzstadt bereits fest verankert war. Deshalb ist es 
wahrscheinlich, dass Symmachus die Agathareliquie 
nicht aus Catania, sondern ebenfalls aus Ravenna bezog.

Mar琀؀n von Tours

Nach dem Liber ponti�calis ließ Symmachus eine ein-
zige Basilika intra muros und ex novo in der Nähe der 
Trajansthermen auf dem Mons Oppius erbauen73. Das 
laurentische Fragment ergänzt bzw. aus der laurenti-
schen Perspektive berichtigt diese Angabe mit dem Ver-
merk, dass er dafür die Mittel des illustren Aristokraten 
Palatinus verwendete und vor allem auf dessen ein-
dringliche Bitte hin die Basilika Martin weihte74. Über 
das Datum ihrer Errichtung weiß man wenig Gesicher-
tes. Die von Richard Krautheimer unterbreiteter Vor-
schlag, dass die Erbauung (oder Umbau?) der Kirche 
bereits im Jahr 499 begonnen wurde, wird zwar repe-
tiert, beruht aber, wie das schon Eckhard Wirbelauer 
zeigte, auf eine falsche Leseart der Unterschrifteinliste 
der Synode von 49975. Meiner Meinung nach ist eine Er-
richtung erst nach 506/507, also nach der Beendigung 
des Schismas, plausibler. Vor allem die Tatsache, dass 
Symmachus seine einzige intra muros errichtete Basili-
ka ausgerechnet mit der Kirche verband, deren Na-
menspatron Silvester eine Schlüsselrolle in der sog. 
Symmachianischen Apokryphen spielt  – man denke 
etwa an das propagandistisch aufbereitete und erdich-
tete Constitutum Silvestri –, ist sicherlich kein Zufall. 
Die hochsymbolische Bedeutung des titulus Silvestri 
ergibt sich erst mit bzw. nach dem Schisma, was wiede-
rum für die Spätdatierung spricht76.

68#Donckel 1938, 9. 
69#Die Überlegung, dass die Agathareliquie eine Ganzkörperre-
liquie war und deshalb nicht direkt in die Stadt eingeführt werden 
konnte, verdient Aufmerksamkeit. Zuerst muss festgehalten wer-
den, dass die Deponierung von Ganzkörperreliquien innerhalb 
der Stadtmauern nicht grundsätzlich unvorstellbar war, wie das 
Beispiel der Errichtung der Kirche Santa Bibiana innerhalb der 
Mauern durch Papst Simplicius verdeutlicht. Die Frühgeschichte 
dieses Baus ist zwar mit einigen Unsicherheiten behaftet, der Liber 

ponti�calis betont jedoch ausdrücklich, dass der Körper (corpus) 
der Märtyrerin in der Kirche aufbewahrt wurde. LP 49, 1: »Hic 

dedicauit […] intra urbe Roma, iuxta palatium Licinianum, beatae 

martyris Bibianae, ubi corpus eius requiescit.« Zur Frage nach der 
(Un-) Möglichkeit von Bestattungen innerhalb der Stadtmauern 
während der Spätantike und Frühmittelalter vgl. Costambeys 
2001. Es ist aber überhaupt zweifelhaft, ob Symmachus der Coup 
gelingen hätte können, die Ganzkörperreliquieder Märtyrerin zu 
sichern und nach Rom zu transportieren. Insbesondere überregio-
nale Ganzkörpertranslationen sind für diese Periode nur sehr 
selten bezeugt und finden nur unter bestimmten Umständen statt. 
Vgl. weiter unten 176. Nicht zuletzt stellt sich die Frage, ob eine 
derart außergewöhnliche und bedeutende Ganzkörpertranslation 
nicht direkt den Vatikankomplex zum Ziel gehabt hätte, der ja 
auch außerhalb der Mauern stand. Ich danke für die Überlegun-
gen zur möglichen Ganzkörpertranslation dem/r anonymen Gut-
achter/in.
70#Donckel 1938, 9 f. schlägt die Hafenstadt Portus für die Her-
kunft der Reliquie vor und begründete diese »sehr früh[e]« Vereh-

rung mit einem Hinweis auf einen entsprechenden Eintrag im 
Martyrologium Hieronymianum. Doch das Martyrologium Hie-
ronymianum erweist sich – und nicht nur für eine Frühdatierung 
– als eine problematische Quelle. Vgl. Lifshitz 2006. Im Calenda-

rio Italico, das als Vorlage für den Eintrag im Martyrologium Hi-
eronymianum diente, scheint ein entsprechender Eintrag zu feh-
len. Vgl. Avellis 2013.
71#Agnell. LP 44: »Sepultus est in praedictae sanctae martiris 

Agathae basilica post altare, in eo loco ubi angelum stantem uidit; 

e�giem que eius super sedilia depictam cotidie conspicimus.«
72#Deliyannis Mauskopf 2010, 103 f.; Jäggi 2013, 143–147. 
73#LP 53, 9: »Intra ciuitatem Romanam, basilicam sanctorum 

Siluestri et Martini a fundamento construxit iuxta Traianas, ubi et 

super altare tyburium argenteum fecit, qui pens. lib. CXX; arcos 

argenteos XII, qui pens. sing. lib. X; confessionem argenteam, qui 

pens. lib. XV.«
74#Fragmentum Laurentianum  (Duchesne 1886, 46): »Hic beati 

Martini ecclesiam iuxta sanctum Silvestrem Palatini inlustris viri 

pecuniis fabricans et exornans, eo ipso instante dedicavit.«
75#Wirbelauer 1993, 159–161. Zur Frühdatierung siehe Kraut-
heimer – Corbett 1967, 87–125, hier 122, die u. a. von Boaga 1983, 
15; Deliyannis Mauskopf 2012, 173 übernommen wird. Mulryan 
2015, gleichwohl kritisch, spricht sich statt eines Neubaus für ei-
nen Um- bzw. Überbau aus.
76#Vgl. Wirbelauer 1993, 228–230 und 308–310. Weitere Argu-
mente für eine Spätdatierung legten Ożóg – Pietras 2015, 163 vor.



172

András Handl 

Wenn man die Frage nach der Herkunft der Martins-
reliquie stellt, ist der Blick nach Ravenna wenig ergiebig. 
Der Liber ponti�calis des Agnellus behauptet zwar, dass 
eine Martinskirche von Theoderich erbaut wurde77, diese 
Aussage trifft jedoch nur bedingt zu. Die Kirche, die Ag-
nellus als Martinskirche kannte, wurde einerseits tat-
sächlich von Theoderich erbaut, da es sich dabei um sei-
ne Palastkirche, also um die heutige Sant9Apollinare 
Nuovo handelt. Andererseits wurde diese ursprünglich 
Christus geweiht (basilica Salvatoris) und erst nach der 
nizänische Übernahme in der 560er-Jahren unter das Pa-
trozinium Martins gestellt78. Vermutlich kamen die Mar-
tinsreliquien erst zu diesem Zeitpunkt nach Ravenna79.

Weitere italienische Kultstätten, die immer wieder ger-
ne als Nachweis für die weite Verbreitung der Martinskult 
ins Feld geführt werden, lassen sich jedoch selten bis ins 
5. Jahrhundert zurückverfolgen. Dazu kommt die stark 
fragmentierte Quellenlage, die es kaum erlaubt, ein schlüs-
siges und vor allem belastbares Konstrukt zur Verbreitung 
des Kultes zu entwerfen. Unter den möglichen italienischen 
Kultorten stellt Ticinum (heute Pavia) noch die vielverspre-
chendste aller Möglichkeiten dar. Aus einer Notiz erfährt 
man, dass Bischof Crispinus I. (ca. 433–466) von Pavia in 
der ecclesia sancti Martini in Terra Arsa (heute San Martino 
Siccomario bei Pavia) im Jahr 466 beigesetzt wurde80. Die 
Notiz stammt allerdings aus dem 14. Jahrhundert, und ist 
deshalb in Bezug auf ein Patrozinium des 5. Jahrhunderts 
wenig belastbar. Die hagiografische Tradition, die bis ins 
5. Jahrhundert zurückverfolgt werden kann, verbindet 
Martin eng mit Pavia. Sulpicius Severus (ca. 363 – ca. 425) 
assoziiert jenen Ort mit den Kindheitstagen des Heiligen in 
seiner Vita sancti Martini81. Dass Martin am Anfang des 
6. Jahrhunderts zum festen Bestandteil des lokalen Heili-
genpantheons gehörte, könnte ein elogium, das Ennodius 
(ca. 473–521) zu Ehren des Heiligen dichtete, nachweisen, 

falls dieses, wie alle anderen seiner Epigramme nicht schon 
in Mailand entstanden war82. Ennodius, der im letzten 
Jahrzehnt seines Lebens als Bischof von Pavia diente und als 
ein ergebener Anhänger der symmachischen Sache überre-
gional Ruhm erlangte, qualifiziert sich par excellence als 
Reliquienexporteur. Zwei Beobachtungen unterminieren 
jedoch die Annahme von Pavia als Herkunftsort der sym-
machischen Martinsreliquie. Erstens lässt sich zwar kaum 
leugnen, dass Martin in Pavia Teil des kultischen Gedächt-
nisses war, aber selbst das Ennodische elogium hält nur an 
der Tatsache der kultischen Verehrung fest. Hinweise auf 
eine Reliquie, die Ennodius oder seiner Vorgänger und 
ebenfalls symmachischer Parteifreund Bischof Maximus 
nach Rom hätte schicken können, liefert das Gedicht nicht. 
Dazu kommen noch die Unsicherheiten bezüglich des Ab-
fassungsorts des Martin-Epigramms83. Zweitens deuten 
jüngere Studien darauf hin, dass der angeblich so populäre 
Martinskult am Anfang des 6. Jahrhunderts kaum Verbrei-
tung in seinem Heimatland Gallien fand84. Abgesehen von 
Tours und seinem Umland ist nur an einigen wenigen Or-
ten ein Martinspatrozinium nachweisbar. Dazu gehören 
eine Handvoll Klöster im Jura sowie eine Anlage in Arles85. 
Zu Letzterer berichtet die Vita Caesarii, dass Bischof Caes-
arius (502–542) ein Frauenkloster im Jahr 506 außerhalb 
der Stadtmauern errichten ließ. Dieses wurde aber bald 
während der Fränkisch-Burgundischen Belagerung zer-
stört. Der Neubau erfolgte nun innerhalb der Mauern und 
das Kloster wurde 512 Johannes dem Täufer geweiht. Ver-
mutlich erst 524 ließ Caesarius eine dreischiffige Basilika, 
die primär als Grabstädte der Nonnen dienen sollte, erbau-
en. Diese Basilika wird üblicherweise als Marienkirche an-
gesprochen; ihre beide Seitenschiffe waren aber Johannes 
dem Täufer sowie Martin von Tours geweiht86. Damit wird 
die Martinsverehrung sowie eine Martinsreliquie erst eine 
Dekade nach dem Tod von Symmachus in Arles greifbar.

77#Agnell. LP 119: »Tempore namque illo aedi�catum est monasterium 

beati �eodori diaconi a �eodoro patricio non longe a loco qui uocatur 

Calchi, iuxta ecclesiam beati Martini confessoris qui uocatur Caelum 

aureum, quam �eodoricus aedi�cauit rex, sed sub potestate istius pon-

ti�cis relatus.« Donckel 1938, 70 nahm offenbar die Angaben von Ag-
nellus für bare Münze, da er anhand dieser Notiz Martin kurzerhand 
zum »Nationalheiligen der Goten« erklärte und daraus folgerte, dass 
der römische Martinskult ravennatischer Herkunft sei.
78#Agnell. LP 86: »�eodoricus rex hanc ecclesiam a fundamentis 

in nomine Domini nostri Iesu Christi fecit.« Zur Martinsverehrung 
in Ravenna siehe Deliyannis Mauskopf 2012, insbesondere 167–
169 und 174–177; Jäggi 2013, 168–170.
79#Zumindest die Quellen des späten 6. Jahrhunderts ergeben 
diesbezüglich ein schlüssiges Bild: Sowohl Gregor von Tours (573–
594) in seinem De virtutibus Martini (Greg. Tur. mart. 1, 15), als 
auch Venantius Fortunatus (545–565) in einem Gedicht (Ven. 
Fort. carm. 1, 2) erwähnen, dass eine Reihe hochrangiger Reliqui-
en in der neu errichteten basilica San Vitale deponiert wurden: 
Martin von Tours, der Apostel Andreas, sowie einige stadtrömi-
sche Märtyrer, darunter Petrus, Paulus und Laurentius.
80#Liber de laudibus Civitatis Ticinensis, 1. (Maiocchi – Quinta-
valle 1903, 4).

81#Sulp. Sev. Mart. 2, 1–4. 
82#Ennod. carm. 1, 20. Siehe dazu, Anm. 83. 
83#Siehe Schröder 2007, 27.
84#So behauptet McKinley 2006, 189, dass »in Italy, altars and 
churches were dedicated to the saint during the fifth and sixth 
centuries«, um dann gleich in einer Notiz einräumen zu müssen, 
dass »little of this is conclusive about a long-established Italian 
cult«. Zur italienischen Ausbreitung des Martinskultes, die kaum 
vor dem 6. Jahrhundert fassbar wird, siehe Ewig 1961, 5 f.; Ewig 
1962, 14–16; Judic 2008; Deliyannis Mauskopf 2012, 173–177.
85#Siehe Ewig 1961; Ewig 1962, 11–17, insbesondere 16. Dazu 
merkt McKinley 2006, 191 durchaus zutreffend, wenn vielleicht 
etwas zu pointiert, an: »It is, nevertheless, in the early sixth cen-
tury that one can finally detect evidence for the cult beginning to 
have some impact outside of Tours.«
86#Caes. Arel. 1,57. Ewig 1962, 16 datiert die Basilika »kurz nach 
508«. Die Akten des Konzils von Arles erwähnen allerdings, dass die 
beim Konzil anwesenden Bischöfe die Kirche gemeinsam einweihten. 
Das Konzil sowie die Weihe waren am 6. Juni 524 angesetzt (Gaude-
met – Basdevant 1989, 138–143). Umstritten ist allerdings die topog-
rafische Verortung der Basilika inner- oder außerhalb der Mauern. 
Siehe dazu Diem 2014, hier 210–213, gegen Heijmans 2004, 263–267. 



173

Reliquienimport und Krisenbewältigung

Angesichts der Quellenlage ist es also nicht möglich, 
endgültige Sicherheit über die Herkunft der von Symma-
chus eingesetzten Martinsreliquie zu erlangen. Während 
sich eine ravennatische Provenienz als wenig wahrschein-
lich erweist, bleibt Pavia wegen ihrer geografischen Nähe 
und Verbundenheit mit Symmachus eine durchaus realis-
tische Möglichkeit. Trotz jeglicher Relativierungsversuche 
stellt die vom laurentianischen Fragment suggerierte Ver-
mittlung der Reliquie durch Palatinus auch eine denkbare, 
jedoch kaum zu verifizierender Option dar. Trotz der chro-
nologischen Probleme halte ich es jedoch für am wahr-
scheinlichsten, dass Caesarius eine entscheidende Rolle bei 
der Beschaffung einer Martinsrelique spielte. Der Bischof 
von Arles unterhielt nämlich eine lang andauernde und 
freundschaftliche Beziehung zu Symmachus. Im erneut 
aufflammenden Streit um die metropolitane Jurisdiktion 
über die nördlich des Rhônetals gelegenen Diözesen gegen 
Avitus von Vienne (ca. 490–517/519) stärkte Symmachus 
schon im Jahr 500 Caesarius Rücken87. Der Papst wieder-
um konnte während des Schismas auf Caesarius9 Treue, 
Freundschaft und Beistand setzten. Im Jahr 513 verlieh 
schließlich Symmachus das pallium an den Bischof von 
Arles und er ernannte ihn zum päpstlichen vicarius von 
Gallien88. Auch die geostrategische Lage von Arles in der 
Grenzregion zwischen Ost- und Westgotenreich, dem Bur-
gund, und den fränkischen Gebieten Chlodwigs deutet in 
diese Richtung. Dazu kommt noch das episkopale Netz-
werk des Caesarius. Seine Korrespondenz verdeutlicht u. a., 
dass er seinen Amtskollegen Verus (495/496–507) in Tours 
gut kannte und freundschaftliche Beziehungen zu ihm un-
terhielt89. Damit hatte er mittelbaren Zugang zu Grab und 
Reliquie des Bekenner-Bischofs in Tours. Mit anderen 
Worten: Caesarius hatte nicht nur das nötige Netzwerk, 
sondern auch die Gelegenheit und Motivation, dem sym-

machischen Wunsch nachzukommen und eine Martinsre-
liquie sogar unmittelbar aus Tours zu beschaffen.

Cosmas und Damian

Wohl nach dem Laurentianischen Schisma ließ Symma-
chus ein kleines Oratorium in der Nähe der Kirche Santa 
Maria Maggiore errichten90. Geweiht wurde es Cosmas 
und Damian, einem Ärztebrüderpaar aus Syrien, das laut 
der sog. römischen passio unter Diokletian hingerichtet 
wurde91. Im Orient breitete sich ihr Kult im 4. und 
5. Jahrhundert relativ schnell aus92. Erste handfeste Hin-
weise auf eine Reliquienverehrung in Konstantinopel 
lassen sich erst relativ spät, in der zweiten Hälfte des 
5. Jahrhunderts fassen93. Damals ließ vermutlich Paulina, 
die Mutter des Gegenkaisers und Usurpators Leontius 
(484–488) eine Kirche, auch als Kosmidion bekannt, den 
beiden Ärztemärtyrern vor den Mauern des Stadtteils 
Blachernae errichten94. Schon deshalb klingt die Behaup-
tung, dass Cosmas und Damian nach dem missale roma-

num bereits im 4. Jahrhundert im Rom verehrt worden 
wären, stark verdächtig. Bei genauerem Hinsehen erweist 
sich diese Annahme als modernes Missverständnis95.

Neben dem bereits erwähnten symmachischen Orato-
rium wurde das Märtyrerpaar in dieser Zeit auch in Ra-
venna verehrt. Cosmas und Damian erscheinen nämlich 
auf dem südöstlichen Schildbogen der Cappella arcives-
covile in zwei Medaillons (Abb. 6). Die Frage, ob die Pri-
vatkapelle Reliquien beherbergte, lässt sich, wie schon 
oben erwähnt, nicht zweifelsfrei klären. Das Mosaikpro-
gramm der Heiligen, das im Gegensatz zu den Aposteln 
keinem fest definierten Kanon unterworfen war96, deutet 
jedoch darauf hin, dass die Märtyrerbrüder wohl vor der 

87#Caes. Arel. Epist. 24.
88#Caes. Arel. 1, 42 (BHL 1508); Caes. Arel. Epist. 7b.
89#Caes. Arel. Epist. ad Ruricium 12.
90#De Spirito 1993. 
91#Die sog. römische passio wurde wahrscheinlich irgendwo im 
Osten im 5. oder 6. Jahrhundert abgefasst. Im Umlauf waren je-
doch auch arabische, asiatische und koptische Versionen. BHG 
372–372e. 376–377. 378–379.
92#Vgl. Maraval 1985, passim; Brenk 2006, 303–311; Harrold 
2007, 26–80.
93#Zwar erwähnen die Patria Konstantinupoleos (10. Jahrhun-
dert) eine Cosmas und Damian geweihte Kirche in Zeugma, die 
bereits unter dem Chrysostomusschüler und späteren Patriarchen 
Proclus (434–446) erbaut wurde. Mango 1994 weist jedoch zurecht 
darauf hin, dass der Wert der Aussage ungewiss bleibt, da sie von 
keiner weiteren Quellensammlung gestützt wird und auch archäo-
logisch nicht fassbar ist. Patria 3, 146.
94#Laut Janin 1953, 286–289, befand sich die Kirche Kosmidion 
– das Toponym ist von Cosmas Namen abgeleitet – im heutigen 
Istanbuler Stadtteil Eyüpsultan an einem Hügelhang am Meer. 
Seiner Meinung nach errichtete sie ein gewisser Paulinus während 
der Herrschaft des Theodosius9 II. (408–450). Mango 1994 hinge-
gen lehnt eine solche Lokalisierung mit der Begründung ab, dass 

die Quellen wörtlich über eine Kirche ἐν Βλαχέρναις sprechen. 
Ferner argumentierte er, dass eine männliche Namensform von τἀ 
Παυλίνου nicht abzuleiten sei und deshalb eher Paulina als Stifte-
rin in den Jahren um 480 infrage kommt. Ähnlich äußern sich 
Berger 1988, 671 f. und Booth 2011, 114 f.
95#Diese Behauptung, die von Kristina Friedrichs übernommen 
wurde (Friedrichs 2015, 255), hat ihren Ursprung in einem Aufsatz 
von Georg Schreiber: »Kultdynamisch war es von Bedeutung, daß 
die beiden levantinischen Heiligen in den Kanon der römischen 
Messe wohl bereits im 4. Jahrhundert aufgenommen wurden.« 
Schreiber 1955, 72. Referiert wird hierzu Jungmann 1962, 220. Dort 
steht allerdings Folgendes: »Im Laufe des 6. Jahrhunderts tritt in 
Rom auch eine gewaltige anwachsende Verehrung hervor […] für 
die zwei im Orient hochverehrten Ärzte und Märtyrer Cosmas und 
Damian […]. Soweit wird die Liste [der communicantes] im 6. Jahr-
hundert […] von selbst gewachsen sein. Der Redaktor, der die Na-
menreihe in die heutige Ordnung gebracht hat, […], kann kaum ein 
anderer gewesen sein als Papst Gregor der Große.« Damit scheidet 
also das ›Zeugnis‹ des missale romanum für das 4. Jahrhundert aus.
96#Deliyannis Mauskopf 2010, 194, beschreibt die Auswahl der 
Märtyrer als »an oddly assorted bunch« und merkt an, dass »no 
one has attempted to explain their selection other than to suggest 
that their relics were found in the chapel«.



174

András Handl 

Errichtung der Kapelle in Ravenna bekannt gewesen sein 
mussten. Daher liegt die Vermutung nahe, dass ihre Inte-
gration ins Bildprogramm nicht auf die Anfänge eines 
Kultes, sondern eher auf bereits einigermaßen etablierte 
kultische Verehrung in Ravenna und/oder auf Reliquien 
in der Cappella arcivescovile hinweist97.
Aufgrund der späten Ansiedlung des Ärztemärtyrerkul-
tes in Konstantinopel kurz vor der Aufkündigung der 
Kirchengemeinschaft wegen des Henotikon, das die Ver-
hältnisse zwischen Rom und Konstantinopel bis in die 
Amtszeit von Hormisdas (514–523) vergiftete, kann man 
wohl kaum mit einer östlichen Vermittlung der Reliqui-
en rechnen. Viel wahrscheinlicher ist es, dass Symma-
chus mit dem Kult von Cosmas und Damian in Ravenna 
in Berührung kam und dass die Residenzstadt Her-
kunftsort der römischen Reliquien war.

Zusammenfassung und Ausblick
Verortet man die hier vorgeschlagenen Herkunftsorte der 
Reliquien auf einer Karte (vgl. Karte 1), so ergibt sich da-
raus ein überraschend homogenes Bild mit deutlich er-
kennbaren Mustern. Die Quellen deuten darauf hin, dass 
sieben der elf symmachischen Importkulte ravennatische 
Provenienz besitzen bzw. besitzen könnten (Tab. 1). Die 
überwiegende Mehrheit, also Agatha, Andreas, Apollina-
ris, Cassianus, Johannes der Evangelist sowie das Wahre 
Kreuz, waren seit geraumer Zeit in der Sakraltopografie 
der Stadt fest verankert. Lediglich der Kult der Ärzte-
brüder Cosmas und Damian dürfte wohl auf eine nicht 
allzu lang zurückliegende Einführung zurückgehen.

97#Zum Letzteren siehe oben, Anm. 36. 

6 Ravenna, Cappella arcivescovile, Detail mit den Bildern der 
Hll.)Cosmas und Damian am südöstlichen Gurtbogen

Norditalien* Ravenna Arles Misenum

Agatha X

Andreas X X

Apollinaris X

Cassian X

Cosmas und Damian X

Heiliges Kreuz X

Johannes d.T. X

Johannes Ev. X X

Mar琀؀n X

Sossius X

Thomas X

* Durch die großzügigen Schenkungen des Ambrosius, verfügten neben Mailand auch Aquileia und Brescia über eine für Symmachus 
relevante Sammlung.

Tab. 1 Verfügbarkeit der Reliquien, die Papst Symmachus nach Rom impor琀؀erte



175

Reliquienimport und Krisenbewältigung

Allem Anschein nach reichten jedoch selbst die beachtli-
chen Reichtümer des ravennatischen Reliquienschatzes 
nicht aus, um den spezifischen Anforderungen von Sym-
machus9 Reliquienbedarf gerecht zu werden. Für die Aus-
stattung der Lateranbaptisteriumsreplika am Vatikan 
erwies sich die Beschaffung einer Reliquie Johannes des 
Täufers als unumgänglich. Über eine entsprechende Reli-
quie verfügte indessen weder Theoderich noch Bischof 
Petrus II. Der Papst war also gezwungen, dieses notwen-
dige Element aus einer alternativen Quelle zu beziehen. 
Vermutlich kam es ihm nicht gerade ungelegen, dass die 
Täuferreliquie – üblicherweise in Kombination mit Reli-
quien von Thomas, Andreas und Johannes dem Evange-
listen – in Norditalien weit verbreitet war98. So wäre es 
durchaus denkbar, dass Symmachus die Täuferreliquie 
gleich im Viererpack erwarb. Als wahrscheinlichster Her-
kunftsort kommt Mailand als das altehrwürdigste west-
liche Kultzentrum der Apostelreliquien infrage. Der Mai-
länder Bischof Laurentius I. galt nicht nur als devoter Ver-
fechter der symmachischen Sache, sondern er 
unterstützte Symmachus auch großzügig mit einem Kre-
dit. Außerdem stand er in regem Kontakt mit dem iso-
lierten Papst und war mal als Teilnehmer, mal als Vor-
sitzender an den Romsynoden von 501 und 502 beteiligt. 
Es wäre also nicht sonderlich weit hergeholt anzunehmen, 
dass der Bischof von Mailand den Rücken seines Wunsch-
kandidaten auch mit den Reliquienschätzen seines Bi-
schofssitzes zu stärken versuchte.

Die Herkunft der Martinsreliquie lässt sich nicht mit 
endgültiger Sicherheit bestimmen. Einige Indizien spre-
chen dafür, dass die entsprechende Reliquie nicht aus 
Pavia stammte, sondern sie durch die Vermittlung des 
Caesarius von Arles nach Rom gelangte. Der Bischof von 
Arles hatte sowohl Zugang zur Reliquie als auch Gele-
genheit und Motivation, dem päpstlichen Wunsch nach-
zukommen. Auffallend ist dabei weniger die Vermitt-
lung durch Caesarius, als vielmehr die Bereitschaft des 
Symmachus, beachtliche Anstrengungen auf sich zu 
nehmen, um die Martinsreliquie für sein einziges inner-
städtisches Basilikaneubauprojekt zu sichern. Wesent-
lich unspektakulärer ist hingegen der Import der Sossi-
usrelique. Sie stammte notwendigerweise aus Misenum, 
da Kult des Sossius im Frühmittelalter trotz der Auf-
nahme in die Andreasrotunde auf Kampanien und 
Rom99 beschränkt blieb.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Symmachus 
– allen Unsicherheiten zum Trotz – die überwiegende 
Mehrheit der Reliquien aus zwei Quellen bezog. Fünf, 
wenn nicht gleich sieben der insgesamt elf Reliquien 
stammen aus Ravenna. Die königliche Residenzstadt 
stellt also den bedeutendsten Partner im Reliquientrans-
fer dar. Gemessen an der Anzahl der Reliquien erreicht 
Mailand (oder ein anderer norditalienischer Bischofs-
sitz) Platz zwei. Der mailändische Reliquienschatz be-
inhaltete allerdings für Symmachus unverzichtbare und 
unersetzbare Stücke für den Ausbau des Vatikanbaptis-
teriums zu einem Pendant des Lateranbaptisteriums. 
Die übrigen zwei Reliquien erreichten Rom auf indivi-
duellen Wegen.

Bemerkenswert ist es jedenfalls, dass Symmachus bei 
Weitem nicht alle Kulte in Rom ansiedelte, die z. B. in 
Mailand oder in Ravenna hoch im Kurs waren, oder alle 
Reliquien importierte, die dort zur Verfügung standen. 
Der Papst ließ z. B. nicht nur die auf lokaler Ebene über-
aus populären Mailänder Heiligen Gervasius und Prota-
sius links liegen, sondern war auch an hochkarätige Re-
liquien wie der des Evangelisten Lukas offenbar nicht 
interessiert, obwohl letztere zusammen mit den üblichen 
ambrosianischen Apostelreliquien zirkulierte. Dass es 
Symmachus weder primär um Quantität noch um Re-
nommee der importierten Reliquien ging, verdeutlicht, 
dass er den Diakon Sossius – einen sonst kaum verehr-
ten Märtyrer – in das neu artikulierte päpstliche Heili-
genpantheon der Andreasrotunde aufnahm.

Angesichts dieses regen Imports von Heiligen und 
den mit ihnen verbundenen Kulten stellt sich die Frage, 
welche Art von Reliquien Symmachus nach Rom über-
führen ließ. Handelt es sich dabei primär oder gar aus-
schließlich um Kontaktreliquien (brandea) oder sind 
Körper(teil)reliquien in diesem Zusammenhang auch 
vorstellbar? Eine eindeutige Antwort lässt sich auf diese 
Frage nicht geben, da spätantiken Quellen dazu neigen, 
nur die Tatsache des Transports festzuhalten, sich aber 
hinsichtlich der Modalitäten der Translation und der 
Art der überführten Reliquien auszuschweigen. Letzte-
res mag damit zusammenhängen, dass – nach gängiger 
theologischer Auffassung – Kontaktreliquien und Kör-
perreliquien dieselbe spirituelle Kraft innewohnt100. Mit 
hoher Wahrscheinlichkeit kann man allerdings davon 
ausgehen, dass Symmachus keine Ganzkörperreliquien 

98#Siehe oben, 166 und 169. 
99#Selbst der Kult in Rom zeigte sich nicht sonderlich stabil. Ein 
frühmittelalterlicher sog. Pilgerführer aus der Mitte des 7. Jahr-
hunderts erwähnt die Andreasrotunde und zählt sogar die sieben 
Nischen samt den dort verehrten Märtyrern und Aposteln akri-
bisch auf, ohne Sossius zu erwähnen. Notitia ecclesiarum urbis 
Romae: »Intrante in porticum sancti Andreae occurrit tibi in sinis-

tra manu altare sancti Laurenti, deinde sancti Viti, deinde sancti 

Cassiani, deinde ipsius Andreae in medio rotundae; et sic sancti 

�omae; et sic sancti Apollinaris; nouissime sancti Syxti.« Bereits 
Valentini – Zucchetti 1942, 72–94, hier 96 Anm. 2, vermuteten, 
dass es sich bei Sixtus um einen (Schreib-) Fehler handeln müsse, 
da Symmachus nach dem Liber ponti�calis den Kult des Sossius 
dort etablierte, nicht aber den des Sixtus. Die Tatsache aber, dass 
die Beschreibung des Vatikankomplexes wesentlich späteren Da-
tums ist, macht allerdings eine Umwidmung nicht weniger wahr-
scheinlich.
100#Wiśniewski 2019, 4, mit Quellenhinweisen.



176

András Handl 

nach Rom bringen ließ. Ganzkörpertranslationen ge-
hörten zwar zur etablierten Praxis der Zeit, sie finden 
aber üblicherweise in regional eng begrenztem Rahmen 
statt. Überregionale Translationen sind hingegen selten 
und ließen sich, insbesondere bei etablierten Kulten, nur 
durch Einsatz oder Androhung militärischer Gewalt 
von Seiten des Kaisers durchsetzen101. Ebenfalls auszu-
schließen ist, dass Symmachus nach dem Tod abge-
trennten Körperteilreliquien importierte. Die Abtren-
nung von Körperteilen sowie ihre Zirkulation ist vor 
dem 6. Jahrhundert, wenn überhaupt, dann nur verein-
zelt belegt102 und war zu dieser Zeit nicht verbreitet103. 
Freilich sieht die Sache ganz anders aus, wenn die Ab-
trennung von Körperteilen schon während des Martyri-
ums erfolgte, oder wenn der Körper während des Mar-
tyriums in seine Einzelteile zerlegt worden bzw. nur 
noch in Rückständen vorhanden war (z. B. Asche). Das-
selbe gilt für Reste von Körperf lüssigkeiten (üblicher-
weise Blut). Reliquien dieses Typs wurden bereitwillig 
geteilt104. Vor diesem Hintergrund lässt sich mit einiger 
Sicherheit festhalten, dass die symmachischen Reli-
quientransporte weder nach dem Tod abgetrennte Kör-
perteile noch ganze Körper beinhalteten. Bei Reliquien, 
die aus der östlichen Reichshälfte stammen und mehrere 
Stationen der Verbreitung durchliefen, dürfte es sich 
wohl um Kontaktreliquien gehandelt haben. Die Situati-
on ist jedoch komplexer bei den Reliquien aus dem Wes-
ten, die Symmachus auf direktem Weg erwarb. Neben 
brandea wäre auch die Einführung von Körperteilen bei 
einigen Märtyrern denkbar. Agathas Brüste wurden ih-
rer Legende nach abgeschnitten; Sossius wurde enthaup-
tet; und Cassianus verlor viel Blut durch die Stiche der 
Schreibstifte. Ob es dem Papst gelang, solche Reliquien 
für sich und für seine Sache zu sichern, entzieht sich je-
doch unserer Kenntnis. Ganz anders verhält es sich bei 
der Kreuzreliquie. Trotz mangelnder Nachrichten darf 
man davon ausgehen, dass der Papst einen Splitter des 
Wahren Kreuzes erhielt, denn das Tabu der Zerteilung 
galt für heilige Gegenständen, die im Grunde genom-
men Kontaktreliquien waren, nicht105.

Doch welches Ziel verfolgte Symmachus mit seinem 
Streben nach Reliquien nichtrömischer Herkunft? Der 
bereits am Eingang erwähnte Joseph D. Alchermes 
meinte, die Mechanismen päpstlicher Reliquienimport 
im Zusammenhang der Andreasrotunde erkannt zu ha-
ben: »Symmachus’ primary goal in laying out this oratory 

was to secure for his own veneration and use the relics of 

martyrs which in a sense embodied the power of his oppo-

nents, the martyrs closely identi�ed with the bishoprics 

that did not support him against Lawrence.«106 Etwas spä-
ter fügte er noch hinzu: »He wished to emphasize that 

Peter's brother, and all the other bishops and martyrs ve-

nerated in the new oratory, were subordinates of the chief 

apostle.«107 So reizvoll und originell diese Interpretation 
ist108, so ist sie doch auch nicht frei von Problemen, ins-
besondere vor dem Horizont der übrigen, oben unter-
suchten symmachischen Reliquienimporte. Das grund-
legendste Problem ist ein methodisches. Alchermes 
konnte nämlich die Herkunft der Reliquien zwar in ei-
nigen Fällen plausibel begründen, indem er auf die Aus-
söhnung zwischen dem Papst und dem jeweiligen Lokal-
bischof hinwies (Imola für Cassianus; Misenum für 
Sossius, Ravenna für Apollinaris). In zwei weiteren Fäl-
len hingegen (Konstantinopel für Andreas; Edessa für 
Thomas) begnügte er sich mit dem Hinweis auf die an-
dauernde Feindschaft und ließ die Frage, woher Symma-
chus die beiden Reliquien beschaffte, unbeantwortet109. 
Anders gesagt: die eine Hälfte der importierten Märty-
rer waren zum Zeitpunkt ihrer Einbürgerung bereits mit 
den Unterstützern des symmachischen Lagers assozi-
iert, die andere Hälfte mit den Mitstreitern seines Wi-
dersachers im Osten. Daraus eine einheitliche »petrini-
sche Politik« ableiten zu wollen ist – gelinde gesagt – ein 
mutiger Schritt. So stimmt es zwar, dass manche der neu 
importierten Reliquien und ihre Präsentation in der Alt-
St. Peter angegliederten Andreasrotunde durchaus Par-
allelen zum Reliquienschatz von Konstantinopel aufwei-
sen. Es ist aber fraglich, ob das symmachische Programm 
primär den petrinischen Vorrang visualisiert, weil der 
Apostel Andreas nun auch architektonisch seinem Bru-

101#Aussagekräftige Beispiele sind etwa die von Kaiser Constan-
tius II (337–361) befohlenen Translationen des Apostels Andreas, 
des Evangelisten Lukas und des Paulusschülers Timotheus nach 
Konstantinopel. Paul. Nol., carm. 19, 317 ff. und siehe Mango 
1990.
102#Mango 2019, 160 f.
103#Siehe Jensen 2014 für Rom und Wiśniewski 2019, 159–179, 
im Allgemeinen.
104#So gingen der Kopf des Johannes der Täufer und sein Körper 
getrennte Wege, und wurden die Knochen sowie die Asche der 
Vierzig Märtyrer von Sebaste, die nach ihrem Tod wohl mit Hin-
blick auf die Gefahr, dass diese später möglicherweise eine Ver-
ehrung finden, verbrannt wurden, mit größter Selbsverständlich-
keit zirkuliert. Vgl. Wiśniewski 2019, 165. 169.

105#Zu ähnlichen Ergebnisse kommt auch Friedrichs 2015, 253–
259. Zu den Kontaktreliquien siehe Wiśniewski 2019, 216 f.
106#Alchermes 1995, 39.
107#Alchermes 1995, 40.
108#Die These fand breite Resonanz, unter anderem bei Cooper 
1999, 302 f; Goodson 2008, 60 f. und vor kurzem bei Friedrichs 
2015, 257 f.
109#Hinsichtlich Thomas9 begnügt sich Alchermes damit, die 
Spannungen zwischen Rom und Edessa zu skizzieren und die Auf-
nahme der Reliquie mit Akakianischen Ressentiments auch ge-
genüber Laurentius zu erklären. Alchermes 1995, 35. Bezüglich 
Andreas merkt er zwar zurecht an, dass der Apostel seit Gelasius 
in Rom verehrt wird, ignoriert aber, dass die Reliquie nicht aus der 
Kirche Sant9Andrea in Catabarbara stammen können, weil dieser 
unter laurentische Kontrolle stand. Siehe oben, 165.



177

Reliquienimport und Krisenbewältigung

der Petrus subordiniert ist und ob diese Subordination 
als politisches Statement in Richtung Konstantinopel 
interpretiert werden kann. Gegen eine solche Überle-
gung sprechen sechs Einwände. Zum Ersten: Wäre es 
Symmachus darum gegangen, seinen universalen 
Machtanspruch in Auseinandersetzung mit Konstanti-
nopel zu demonstrieren, so hätte der Papst nicht nur 
Andreas, sondern auch die beiden anderen Throphäen 
des Aposteleions, die Reliquien von Lukas und Timo-
theus, mit Leichtigkeit besorgen können110. Die öffentli-
che Zurschaustellung dieser Trias, also eine Replik des 
Aposteleions am Fuß der Petrusbasilika hätte die petri-
nische Dominanz und damit die Subordination Kons-
tantinopels für jedermann unmissverständlich zum 
Ausdruck gebracht. Dass Symmachus weder Lukas noch 
Timotheus nach Rom holte bzw. auf ihre Inszenierung 
in der Andreasrotunde verzichtete, lag offenbar nicht 
daran, dass er dazu nicht in Lage gewesen wäre, sondern 
wohl eher daran, dass er solche Ziele nicht verfolgte. Be-
denkt man noch dazu, wie zielgerichtet und problembe-
wusst der Papst vorging, als es darum ging, das Vati-
kanbaptisterium nach dem Vorbild des Laterans zu 
transformieren, wird der gerade gewonnene Eindruck 
noch einmal verstärkt. Zum Zweiten muss der auf Kon-
frontation angelegte, harte Kurs Symmachus9 gegen 
Konstantinopel im Akakianischen Schisma jedem Betei-
ligten klar gewesen sein. Zwar trat Laurentius kompro-
missbereiter auf und schlug im Streit auch versöhnliche-
re Töne an, er unternahm jedoch nichts Erkennbares, 
um mit Konstantinopel in Dialog zu treten oder gar das 
Henotikon zu akzeptieren111. Es bedurfte also weder ge-
genüber Konstantinopel noch gegenüber Laurentius ei-
ner symbolpolitischen Erinnerung an die symmachische 
Position. Zum Dritten reißen die Gespräche zwischen 
West und Ost mit der doppelten Papstwahl ab. Symma-
chus war offensichtlich mit seiner eigenen prekären Lage 
so sehr beschäftigt, dass er die Beziehungen nach Kon-
stantinopel erst nach der Beendigung des Schismas wie-
derbelebte112. Es wäre überraschend, wenn der Papst ei-
nerseits die diplomatischen Kanäle hätte versiegen 
lassen, andererseits mit seinem umfangreichen und 
kostenintensiven Architekturprogramm aktive Außen-
politik betrieben hätte. Zum Vierten zeugen die In-

schriften, die von der Forschung mit der Andreasrotun-
de in Verbindung gebracht werden, nicht von Polemik 
gegen Konstantinopel oder gar gegen Laurentius. Viel-
mehr handelt es sich um aus der zeitgenössischen Hagio-
graphie wohl bekannte fromme Gemeinplätze, die die 
spirituellen Errungenschaften der Märtyrer mit dem 
dazu nötigen Pathos vor Augen führen113. Zum Fünften 
verwirklichte Symmachus nicht nur eine bis dahin in 
Rom nicht gekannte Verdichtung von Reliquien und 
Kulte auf engsten Raum, sondern sorgte auch für eine 
prunkvolle und innovative Präsentation der Reliquien. 
Bereits die Menge an verarbeiteten Edelmetallen ist ge-
waltig – fast sechshundert Pfund, also knapp zweihun-
dert Kilogramm Silber und Gold –, falls man an dieser 
Stelle dem Liber ponti�calis Vertrauen schenken kann114. 
Teile dieses Materials f lossen in ein Ziborium, welches 
über dem Andreasaltar errichtet wurde und damit als 
das früheste in Rom nachweisbare Ausstattungselement 
dieser Art gelten kann115. Mit dem Ziborium wurde eine 
eindeutige visuelle Unterscheidung zwischen den sonst 
gleichberechtigten Nischen der Rotunde und den darin 
platzierten Reliquien bzw. Heiligen hergestellt. Diese 
aufwendige Würdeformel zielte auf Besucher jeglicher 
Art – darunter auch die Lokalbevölkerung Roms – ab, 
weniger auf Makedonios II (496–511), den Patriarchen 
von Konstantinopel. Dieser hat die Anlage weder betre-
ten, noch wohl je davon gehört, zumindest lässt sich dies 
in der erhaltenen Korrespondenz nicht belegen116. Kurz-
um, dass die Anlage auf der weltpolitischen Bühne inst-
rumentalisiert wurde, lässt sich nicht nachweisen und 
erscheint auch nicht plausibel. Schließlich, aber nicht 
zuletzt, ignoriert diese Interpretation die Perspektive 
der Herkunftsorte bzw. ihre bischöflichen Patrone. Die 
Nachbarschaft weniger prominenter und kaum über 
ihre unmittelbare Umgebung hinaus bekannter Märty-
rer wie Sossius, Cassianus, oder Apollinaris zu den Apo-
steln Andreas und Thomas in der Andreasrotunde, und 
nicht zuletzt zu Petrus selbst, stellte für den Kult dieser 
Heiligen eine massive Aufwertung dar.

Das von Alchermes entworfene Narrative eines Sym-
machus, der römischen Universalansprüche durch Reli-
quientransporte und insbesondere mit der Errichtung 
und Bestückung der Andreasrotunde vor allem gegen-

110#Lukas gehörte zum Reliquienschatz des Ambrosius. Sym-
machus hätte seine Reliquie ohne größere Anstrengungen zusam-
men mit der Reliquie Johannes des Täufers aus Mailand besorgen 
können. Auf etwas umständlicherem Wege, aber gleichwohl ohne 
unüberwindbare Hindernisse, hätte der Papst die Reliquie der 
dritten Trophäe der Patriarchen von Konstantinopel, Timotheus, 
beschaffen können. Nicht nur verfügte die Kirche des kampani-
schen Nola über eine entsprechende Reliquie, zudem war Symma-
chus laut Synodalakten von 499 und 501 die Unterstützung von 
Serenus, dem Bischof der Stadt, sicher.
111#Kötter 2013, 121.

112#Kötter 2013, 122.
113#Vgl. ICUR II, 4110 für Sossius; II, 4106 für Protus und Hya-
cinthus und ICUR II, 4126 für Andreas: »Andreas hic sanctus tem-

pli tutabitur aram / Petri germanus qui quondam funera leti / 

horrida perpessus sancta quoque carne pependit / dum crucis in 

patulo suspensus stipite martyr / ultima mortalis clausit spiracula 

vitae / purpureas sumens Christo regnante coronas.«
114#LP 52, 6.
115#De Blaauw 1994, 487.
116#Kötter 2013, 114–138.



178

András Handl 

über Konstantinopel demonstrieren wollte, wirkt ange-
sichts der aufgeführten Beobachtungen weder in sich 
konsistent noch insgesamt überzeugend. Vielmehr 
zeichnet sich das Bild eines Papstes ab, der primär um 
die Gunst der Lokalbevölkerung und der Aristokratie 
bemüht zu sein scheint, was angesichts der innerrö-
misch-innerkirchlichen Dauerkrise durchaus nachvoll-
ziehbar ist. Symmachus unternahm erhebliche Anstren-
gungen, den irdischen und spirituellen Glanz des 
Vatikans, seiner Wahl- und Exilheimat, aufzupolieren 
und den Komplex zu einem würdigen Bischofssitz aus-
zubauen, der mit der historisch gewachsenen Autorität 
des Laterans konkurrieren konnte.

Allem Anschein nach verstand es Symmachus, sein 
selbstgewähltes Exil und die daraus resultierende 
Selbstisolation für seine Sache zu nutzen. Um seine 
Agenda voranzutreiben sowie die dafür nötigen Res-
sourcen – seien es finanzielle Mitteln oder spirituelle 
Schätze – zu sichern, verließ er sich auf sein intaktes 
Netzwerk zu den Bischöfen, die weiterhin seine Sache 

unterstützten. Dabei fällt vor allem die beeindrucken-
de Effektivität auf, mit der er agierte. Es ist ihm ge-
lungen, aus dem Wenigen, was ihm während des Schis-
mas zur Verfügung stand, das größtmögliche Kapital 
zu schlagen. So genügten ihm zwei wohlgesinnte Bi-
schöfe, um ein neues Kultzentrum am Fuße des Petrus-
grabes zu etablieren. Er definierte die Heiligentopo-
grafie der Stadt neu, indem er dort ein 
heruntergekommenes Mausoleum zu einer spirituellen 
Schatzkammer ausbaute. Die Andreasrotunde funk-
tionierte nun wie ein Katalysator, der den Schein der 
dort gesammelten Heiligen auf einen Punkt fokussierte 
und dabei den Vatikankomplex samt Apostelgrab noch 
heller strahlen ließ und kraft seiner kumulativ ver-
dichteten Heiligkeit alle anderen Kultstätten der Stadt 
überstrahlte. Dass dieser Effekt von Symmachus be-
wusst angestrebt und intendiert war, verdeutlicht eine 
von ihm angebrachte Inschrift: … templa micant plus 

compta �de quam luce metalli / constructumque nitet 

lege tonantis opus …117. Dasselbe Netzwerk und diesel-

117#ICUR IV, 4109. Zur Diskussion der Anbringung siehe Al-
chermes 1995, 21 ff.

Karte)2 Mit Importreliquien bestückte Neugründungen des Papstes Symmachus in Rom (Andreasrotunde, S. Agata, Ss. Cosma e Da-
minao al Praesepe, Ss. Silvestro e Martino)



179

Reliquienimport und Krisenbewältigung

ben Bischöfe reichten aus, um am Apostelgrab seine 
Replik des Lateranbaptisteriums einzurichten. Sym-
machus Strategie, den Vatikankomplex als Gegenge-
wicht des Laterans zu etablieren, war ein voller Erfolg. 
Einen Beleg dafür, liefert der Würzburger Capitulare 

Lectionum aus dem späten sechsten Jahrhundert. Er 
schreibt Lateran wie Vatikan acht Stationen in der rö-
mischen Stationsliturgie vor. Daraus lässt sich ableiten, 
dass zu diesem Zeitpunkt beide Kirchen als liturgisch 
ebenbürtig galten118. Symmachus war damit gelungen, 

seine Legitimation als Bischof von Rom gegenüber den 
Bewohnern der urbs und nicht zuletzt gegenüber den 
abtrünnigen und Laurentius unterstützenden städti-
schen Presbytern zu demonstrieren. Die in der Stadt 
errichtete Neubauten in Verbindung mit der Ansied-
lung nicht-römischer, aber sehr populärer Kulte wie die 
des Martin oder der Cosmas und Damian dienten 
dazu, die symbolträchtige Wirkungsstätte seines Wi-
dersachers in den Schatten der neu erstrahlenden Hei-
ligenkulte zu stellen (vgl. Karte 2).

Abstract/Riassunto

Episcopal Networks of Pope Symmachus 
and the Dynamics of Non-Roman Saints’ 
Naturalisa琀؀on in Rome

While the Roman Liber ponti�calis largely ignores the im-
port of relics to Rome before the 8th century, archaeologi-
cal and literary evidence suggests that popes were often 
generous patrons of non-Roman martyr cults in the city. 
Remarkably, the number of dedications to non-local mar-
tyrs increased significantly during the tenure of pope 
Symmachus I (498–514), but dropped again immediately 
afterwards. A scholarly consensus acknowledges that the 
increased number of dedications to non-Roman saints 
served to mitigate the institutional and personal crisis 
during the so-called Laurentian schism. However, since 
some of these relics were extremely prestigious, the ques-
tion of where they came from and more importantly, how 
Symmachus managed to get his hands on them during his 
voluntary exile in the Vatican complex, are two questions 
which have so far been largely ignored. By analysing all 
Symmachian dedications to non-Roman saints, this con-
tribution aims to reconstruct the most plausible origin of 
individual import relics. It argues that despite the re-
markable diversity of imported relics, Symmachus pre-
dominantly relied on the spiritual treasuries of Ravenna 
and Milan to satisfy his partly very specific needs. More-
over, the pope initially used the imported relics to in-
crease the authority and reputation of the Vatican com-
plex in contrast to the Lateran. After the schism, he pro-
moted non-Roman martyr cults to overshadow his 
adversary9s memory within the city.

La rete episcopale di Papa Simmaco e la 

dinamica di naturalizzazione dei san琀؀ 
non-romani nell’Urbe

Nonostante il fatto che il Liber ponti�calis ignori quasi 
completamente il ruolo delle reliquie prima del VIII se-
colo, la documentazione archeologica e letteraria sug-
gerisce al contrario che i papi si comportarono genero-
samente verso il culto dei martiri non-romani nella 
città eterna. Notevole è infatti l9aumento numero delle 
dediche a martiri stranieri durante il pontificato di 
Papa Simmaco  I (498–514) e di contro il crollo delle 
nuove dediche all9indomani della morte del pontefice. 
Gli studiosi sono concordi nell9attribuire l9aumento 
delle dediche a santi stranieri alla necessità di mitigare 
la crisi istituzionale e personale durante il cosiddetto 
scisma laurenziano. Tuttavia, a causa dell9indubbio 
prestigio di alcune delle reliquie, ci si pone in primis il 
problema della loro provenienza. Ancor più importante 
rimane la questione delle modalità secondo le quali 
Papa Simmaco, prigioniero per sua stessa scelta nel 
complesso del Vaticano, sia entrato in possesso di tali 
reliquie. Questo contributo si basa sull9analisi di tutte 
le dediche simmachiane a santi non-romani, si prefigge 
quindi di ricostruire nella maniera più plausibile l9ori-
gine di ciascuna delle singole reliquie d9importazione. 
L9articolo sottolinea il fatto che, nonostante la notevole 
varietà delle reliquie importate, Papa Simmaco faceva 
prevalentemente riferimento ai tesori spirituali di Ra-
venna e Milano per affrontare le proprie necessità che 
possiamo definire, almeno in parte, estremamente spe-

118#Vgl. Friedrichs 2020, 244 f. Zur Datierung des Würzburger 
Capitulare Lectionum und zum darin erhaltenen Römischen Fest-
kalender mit Stationsangaben siehe Geertman 1975, 194–197.



180

András Handl 

cifiche. Gli studiosi sottolineano che il pontefice utiliz-
zò inizialmente le reliquie d9importazione per magnifi-
care l9autorità e la reputazione del complesso vaticano a 

scapito di quello lateranense. Dopo lo scisma Simmaco 
promosse il culto di martiri stranieri per mettere in 
ombra la memoria del suo avversario nell9Urbe stessa.

Indirizzo

Dr. András Handl
KU Leuven
Faculty of Theology and Religious Studies
Sint-Michielsstraat 4 - box 3101 
BE-3000 Leuven
andras@handl.hu

Literaturverzeichnis

Quellenverzeichnis und Abkürzungen

BHG Bibliotheca hagiographica graeca I–III, Subsidia 
hagiographica 8 3(Brüssel 1957)

BHL Bibliotheca hagiographica latina antiquae et me-
diae aetatis, I–II, Subsidia hagiographica 6 (Brüssel 
1898–1901); Supplementum, Subsidia hagiographica 
70 (Brüssel 1911)

Duchesne 1886 L. Duchesne (Hrsg.), Le Liber Pontifi-
calis. Texte, introduction et commentaire 1, Biblio-
thèque des Écoles françaises d9Athènes et de Rome 
II 3 (Paris 1886)

Gaudemet 3 Basdevant 1989 J. Gaudemet – B. Basde-
vant (Hrsg.), Les canons des conciles Mérovingiens 
(VIe–VIIe siècles) 1, Sources Chrétiennes 353 (Paris 
1989)

ICUR Inscriptiones Christianae Urbis Romae saeculo 
VII antiquiores II, hrsg. G. B. de Rossi (Rom 1888); 
IV, hrsg. G. B. de Rossi – A. Ferrua (1922–1992)

ILCV E. Diehl, Inscriptiones latinae christianae veteres 
I–III (Berlin 1925–1931)

LP Le Liber Pontificalis. Texte, introduction et com-
mentaire, L. Duchesne (Hrsg.), I–II (Paris 1886–
1892); C. Vogel (Hrsg.), III (Paris 1957)

Maiocchi 3 Quintavalle 1903 R. Maiocchi – F. Quinta-
valle (Hrsg.), Anonymi Ticinensis Liber de laudibus 
Civitatis ticinensis (Castello 1903)

Mommsen 1894 Th. Mommsen (Hrsg.), Acta synho-
dorum habitarum Romae, in: Th. Mommsen 

(Hrsg.), Cassiodori Senatoris Variae, MHG, AA 12 
(Berlin 1894) 393–455

Valen琀؀ni – Zucche݀䁩 1942 R. Valentini – G. Zucchetti 
(Hrsg.), Codice topografico della città di Roma. 
Scrittori, secoli IV–XII 2, Fonti per la storia d9Italia 
88 (Rom 1942)

Bibliographie

Alchermes 1995 J. D. Alchermes, Petrine Politics: Pope 
Symmachus and the Rotunda of St. Andrew at Old 
St. Peter9s, Catholic Historical Review 81, 1995, 1–40

Amory 1997 P. Amory, People and Identity in Ostro-
gothic Italy, 489–554, Cambridge Studies in Medie-
val Life and Thought 33 (Cambridge 1997)

Avellis 2013 L. Avellis, Per una ricostruzione del »Ca-
lendario Italico« nel »Martirologio geronimiano«, 
VeteraChr 50, 2013, 155–196

Bauer 2020 F. A. Bauer, Zusammenfassende Auswer-
tung und Einordnung der Basilika von Ostia, in: 
M. Heinzelmann (Hrsg.), Forma Urbis Ostiae. Un-
tersuchungen zur Entwicklung der Hafenstadt 
Roms von der Zeit der Republik bis ins frühe Mit-
telalter, Sonderschriften Deutsches Archäologisches 
Institut Rom 25 (Wiesbaden 2021) 106–121

Berger 1988 A. Berger, Untersuchungen zu den Patria 
Konstantinupoleos (Rheinische Friedrich-Wilhelms-
Universität 1988), doi: 10.11588/DIGLIT.25302.



181

Reliquienimport und Krisenbewältigung

De Blaauw 1994 S. De Blaauw, Cultus et decor. Litur-
gia e architettura nella Roma tardoantica e medie-
vale; Basilica Salvatoris, Sanctae Mariae, Sancti Pe-
tri, II, Studi e testi/Biblioteca Apostolica Vaticana 
356 (Vatikanstadt 1994)

De Blaauw 1997 S. De Blaauw, Jerusalem in Rome and 
the Cult of the Cross 1997, in: R. L. Colella (Hrsg.), 
Pratum Romanum. Richard Krautheimer zum 100. 
Geburtstag (Wiesbaden 1997) 55–73

Bless-Grabher 1978 M. Bless-Grabher, Cassian von 
Imola. Die Legende eines Lehrers und Märtyrers 
und ihre Entwicklung von der Spätantike bis zur 
Neuzeit, Geist und Werk der Zeiten 56 (Bern 1978)

Boaga 1983 E. Boaga, Il complesso titolare di S. Marti-
no ai Monti in Roma, in: M. Fois (Hrsg.), Dalla 
Chiesa antica alla Chiesa moderna. Miscellanea per 
il Cinquantesimo della Facoltà di Storia Ecclesiasti-
ca della Pontificia Università Gregoriana, Miscella-
nea historiae pontificiae 50 (Roma 1983) 1–17

Booth 2011 P. Booth, Orthodox and Heretic in the 
Early Byzantine Cult(s) of Saints Cosmas and Da-
mian, in: P. Sarris – M. Dal Santo – P. Booth (Hrsg.), 
An Age of Saints? Power, Conflict and Dissent in 
Early Medieval Christianity, Brill9s Series on the 
Early Middle Ages 20 (Leiden 2011) 114–128

Borgolte 1989 M. Borgolte, Petrusnachfolge und Kai-
serimitation. Die Grablegen der Päpste, ihre Genese 
und Traditionsbildung, Veröffentlichungen des 
Max-Planck-Instituts für Geschichte 95 (Göttingen 
1989)

Brandt 2013 O. Brandt, The Early Christian Baptistery 
of Saint Peter9s, in: R. McKitterick – J. Osborne – 
C. M. Richardson – J. Story (Hrsg.), Old Saint Pe-
ter9s, Rome, British School at Rome Studies (Cam-
bridge 2013) 81–94

Brenk 2006 B. Brenk, Zur Einführung des Kultes der 
heiligen Kosmas und Damian in Rom, Theologische 
Zeitschrift 62, 2006, 303–320

Carile 2021 M. C. Carile, Piety, Power, or Presence? 
Strategies of Monumental Visualization of Patrona-
ge in Late Antique Ravenna, Religions 12, 2, 2021, 
98, doi: 10.3390/rel12020098

Caroli 2007 M. Caroli, La barba dell9apostolo. Trasla-
zione di reliquie in età carolingia tra legittimazione 
e propaganda, in: K. Stantchev – S. Parenti (Hrsg.), 
Liturgia e agiografia tra Roma e Costantinopoli. 
Atti del I e II seminario di studio, Roma, Grottafer-
rata 2000-2001, Analekta kryptopherres 5 (Grotta-
ferrata 2007) 289–310

Clark 2001 G. Clark, Translating Relics. Victricius of 
Rouen and Fourth-Century Debate, Early Medieval 
Europe 10, 2, 2001, 161–176, doi: https://doi.
org/10.1111/1468-0254.00083

Costambeys 2001 M. Costambeys, Burial Topography 
and the Power of the Church in Fifth- and Sixth-
Century Rome, BSR 69, 2001, 169–189

Deichmann 1958 F. W. Deichmann, Frühchristliche 
Bauten und Mosaiken von Ravenna. Mit 405 Tafeln 
nach unveröffentlichten Aufnahmen von Franz 
Bartl (Baden-Baden 1958)

Deichmann 1974 F. W. Deichmann, Ravenna. Haupt-
stadt des spätantiken Abendlandes II 1 (Wiesbaden 
1974)

Deliyannis Mauskopf 2010 D. Deliyannis Mauskopf, 
Ravenna in Late Antiquity (Cambridge 2010)

Deliyannis Mauskopf 2012 D. Deliyannis Mauskopf, 
Ravenna, Saint Martin, and the Battle of Vouillé, in: 
D. Shanzer – R. W. Mathisen (Hrsg.), The Battle of 
Vouillé, 507 CE, Millennium-Studien 37 (Berlin 
2012) 167–182

Diefenbach 2007 S. Diefenbach, Römische Erinne-
rungsräume. Heiligenmemoria und kollektive Iden-
titäten im Rom des 3. bis 5. Jahrhunderts n. Chr., 
Millennium-Studien zu Kultur und Geschichte des 
ersten Jahrtausends n. Chr. 11 (Berlin 2007)

Diem 2014 A. Diem, ... ut si professus fuerit se omnia 
impleturum, tunc excipiatur. Observations on the 
Rules for Monks and Nuns of Caesarius and Aure-
lianus of Arles, in: V. Zimmerl-Panagl (Hrsg.), Edi-
tion und Erforschung lateinischer patristischer Tex-
te. 150 Jahre CSEL. Festschrift Kurt Smolak (Berlin 
2014) 191–224

Donckel 1938 E. Donckel, Außerrömische Heilige in 
Rom: von den Anfängen unter Liberius bis Leo IV. 
(847). Ein Beitrag zur Entwicklung des stadtrömi-
schen Festkalenders (Vatikanstadt 1938)

Dresken-Weiland 2016 J. Dresken-Weiland, Mosaics 
of Ravenna. Image and Meaning (Regensburg 2016)

Dvorník 1958 F. Dvorník, The Idea of Apostolicity in 
Byzantium and the Legend of the Apostle Andrew, 
Dumbarton Oaks Studies 4 (Cambridge, Mass. 
1958)

Engemann 1993 J. Engemann, Der Skulpturen-
schmuck des »Fastigiums« Konstantins I. nach dem 
Liber Pontificalis und der ›Zufall der Überliefe-
rung‹, RACr 69, 1993, 179–203

Evere܀琀 2016 N. Everett (Hrsg.), Patron Saints of Early 
Medieval Italy, AD c. 350–800. History and Hagio-
graphy in Ten Biographies, Durham Medieval and 
Renaissance Texts and Translations 5 (Toronto 2016)

Ewig 1961 E. Ewig, Le culte de saint Martin à l9époque 
franque, Revue d9histoire de l9église de France 47, 
1961, 1–18

Ewig 1962 E. Ewig, Der Martinskult im Frühmittelal-
ter, Archiv für mittelrheinische Kirchengeschichte 
14, 1962, 11–30



182

András Handl 

Friedrichs 2015 K. Friedrichs, Episcopus plebi Dei. Die 
Repräsentation der frühchristlichen Päpste, Eikoni-
ká 6 (Regensburg 2015)

Friedrichs 2020 K. Friedrichs, The Architectural Ap-
propriation of the Apostle Peter by the Early Chris-
tian Popes, in: R. Dijkstra (Hrsg.), The Early Recep-
tion and Appropriation of the Apostle Peter (60–
800 CE). The Anchors of the Fisherman, Euhormos. 
Greco-Roman Studies in Anchoring Innovation 1 
(Leiden 2020) 231–249

Granier 1999 T. Granier, Naples aux IXe et Xe siècles. 
Topographie religieuse et production hagiographi-
que, in: N. Coulet – J.-C. Alcamo (Hrsg.), La ville au 
Moyen Âge, Comité des Travaux Historiques et 
Scientifiques 35 (Paris 1999) 113–131

Geertman 1975 H. A. Geertman, More veterum. Il Li-
ber Pontificalis e gli edifici ecclesiastici di Roma 
nella tarda antichità e nell9alto medioevo, Archaeo-
logica Traiectina 10 (Groningen 1975)

Geertman 2004 H. A. Geertman, Hic fecit basilicam. 
Studi sul »Liber pontificalis« e gli edifici ecclesiasti-
ci di Roma da Silvestro a Silverio (Leuven 2004)

Gem 2005 R. Gem, The Vatican Rotunda. A Severan 
Monument and Its Early History, c. 200 to 500, 
Journal of the British Archaeological Association 
158, 1, 2005, 1–45, doi: 10.1179/006812805x73271

Goodson 2008 C. J. Goodson, Building for Bodies. 
The Architecture of Saint Veneration in Early Me-
dieval Rome, in: E. Ó Carragáin – C. L. Neuman de 
Vegvar (Hrsg.), Roma Felix. Formation and Reflec-
tions of Medieval Rome (Aldershot 2008) 51–80

Handl 2021 A. Handl, A Roman Saint on the Move. 
Relic Migration and the Dissemination of Bishop 
Callixtus I9s Cult in Rome and in the Carolingian 
Francia, Annali di storia dell9esegesi. Rivista semes-
trale del Centro italiano Studi superiori delle Reli-
gioni 38, 2, 2021, 327–348

Handl 2023 A. Handl, Reinvented by Julius, Ignored by 
Damasus. Dynamics of a Bishop-Martyr9s Cult in 
Late Antique Rome, in: R. Wiśniewski – B. Ward-
Perkins – R. Van Dam (Hrsg.), Interacting with 
Saints in the Late Antique and Medieval Worlds, 
Hagiologia 20 (Turnhout 2023) 141–159 
doi: 10.1484/M.HAG-EB.5.133625

Harrold 2007 J. Harrold, Saintly Doctors. The Early 
Iconography of SS. Cosmas and Damian in Italy 
(Dissertation, University of Warwick 2007)

Heijmans 2004 M. Heijmans, Arles durant l9Antiquité 
tardive. De la duplex Arelas à l9Urbs Genesii, CEFR 
324 (Rom 2004)

Jäggi 2013 C. Jäggi, Ravenna. Kunst und Kultur einer 
spätantiken Residenzstadt (Regensburg 2013)

Jäggi 2020 C. Jäggi, Mater et caput omnium ecclesia-
rum. Visual Strategies in the Rivalry Between San 

Giovanni in Laterano and San Pietro in Vaticano, 
in: I. P. Haynes – L. Bosman – P. Liverani (Hrsg.), 
The Basilica of Saint John Lateran to 1600, British 
School at Rome Studies (Cambridge 2020) 294–317

Janin 1953 R. Janin, La géographie ecclésiastique de 
l9Empire byzantin. Première partie, Le Siège de 
Constantinople et le patriarchat oecuménique 3. Les 
églises et les monastères (Paris 1953)

Jensen 2014 R. M. Jensen, Saints9 Relics and the Con-
secretion of Church Buildings in Rome, in: J. Day – 
M. Vinzent (Hrsg.), Studia Patristica LXXI. Inclu-
ding Papers Presented at the Conference on Early 
Roman Liturgy to 600 (14.11.2009 and 27.02.2010) 
at Blackfries Hall, Oxford UK (Leuven 2014) 
153–169

Jensen 2017 R. M. Jensen, The Cross. History, Art, 
and Controversy (Cambridge, Mass. 2017)

Judic 2008 B. Judic, Le culte de saint Martin dans le 
haut Moyen Age et l9Europe Centrale, in: J. Aram-
bašić (Hrsg.), Sveti Martin Tourski kot simbol ev-
ropske kulture. Saint Martin de Tours, symbole de 
la culture européenne (Ljubljana 2008) 32–44

Jungmann 1962 J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia. 
Eine genetische Erklärung der römischen Messe 2. 
Opfermesse 5(Wien 1962)

Kö܀琀er 2013 J.-M. Kötter, Zwischen Kaisern und Apos-
teln. Das Akakianische Schisma (484–519) als 
kirchlicher Ordnungskonflikt der Spätantike, Roma 
aeterna 2 (Stuttgart 2013)

Krautheimer – Corbe܀琀 1967 R. Krautheimer – S. Cor-
bett (Hrsg.), Corpus basilicarum christianarum Ro-
mae 3, Monumenti di antichità cristiana 2 (Vati-
kanstadt 1967)

Lanéry 2010 C. Lanéry, Hagiographie d9Italie (300–
550) I. Les Passions latines composées en Italie, in: 
Hagiographies. Histoire internationale de la littéra-
ture hagiographique latine et vernaculaire en Occi-
dent des origines à 1550, vol. V, Corpus Christiano-
rum Hagiographies 5 (Turnhout 2010) 15–369

Lifshitz 2006 F. Lifshitz, The Name of the Saint. The 
Martyrology of Jerome and Access to the Sacred in 
Francia, 627–827, Publications in Medieval Studies 
(Notre Dame 2006)

Lizzi Testa 2016 R. Lizzi Testa, Bishops, Ecclesiastical 
Institutions, and the Ostrogothic Regime, in: J. J. 
Arnold – M. S. Bjornlie – K. Sessa (Hrsg.), A Com-
panion to Ostrogothic Italy, Brill9s Companions to 
European History 9 (Leiden 2016) 451–479

Mango 1994 C. A. Mango, On the Cult of Saints Cos-
mas and Damian at Constantinople, in: Θυμίαμα 
Στη Μνήμν Της Λασκαρίνας Μπούρα (Athen 1994) 
189–192

Mango 1990 C. A. Mango, Constantines mausoleum 
and the translation of relics, ByzZ 83, 1, 1990, 51–62



183

Reliquienimport und Krisenbewältigung

Maraval 1985 P. Maraval, Lieux saints et pèlerinages 
d9Orient. Histoire et géographie des origines à la 
conquête arabe, Cerf-Histoire (Paris 1985)

Meier 2009 M. Meier, Anastasios I. Die Entstehung 
des Byzantinischen Reiches (Stuttgart 2009)

McKinley 2006 A. S. McKinley, The First Two Centu-
ries of Saint Martin of Tours, Early Medieval Euro-
pe 14, 2, 2006, 173–200, doi: https://doi.org/10.1111/
j.1468-0254.2006.00179.x

Meconi 2021 D. V. Meconi, Peter Chrysologus (Abing-
don 2021)

Moorhead 1992 J. Moorhead, Theoderic in Italy (Ox-
ford 1992)

Moreau 2006 D. Moreau, Les patrimoines de l9Église 
romaine jusqu9à la mort de Grégoire le Grand. Dé-
pouillement et réf lexions préliminaires à une étude 
sur le rôle temporel des évêques de Rome durant 
l9Antiquité la plus tardive, AntTard 14, 2006, 79–93, 
doi: 10.1484/J.AT.2.302423

Mulryan 2015 M. Mulryan, A Few Thoughts on the 
Tituli of Equitius and Sylvester in the Late Antique 
and Early Medieval Subura in Rome, in: A. Busine 
(Hrsg.), Religious Practices and Christianization of 
the Late Antique City (4th–7th cent.), Religions in the 
Graeco-Roman World 182 (Leiden 2015) 166–178

Noble 1993 T. F. X. Noble, Theoderic and the Papacy, 
in: O. Capitani (Hrsg.), Teoderico il Grande e i Goti 
d8Italia. Atti del XIII Congresso Internazionale di 
Studi sull9Alto Medioevo, Milano 2–6 novembre 
1992 (Spoleto 1993) 395–423

Ożóg – Pietras 2015 M. Ożóg – H. Pietras, Il battesi-
mo di Clodoveo e le sue possibili ripercussioni in 
Italia alla luce del »Liber Pontificalis«, ossia della 
chiesa romana di S. Martino ai Monti, Gregorianum 
96, 1, 2015, 157–174

Pignot 2018 M. Pignot, A Fragmentary Latin Letter 
Attributed to Pope Gelasius I, Cult of Saints, 
E02007, 2018, <http://csla.history.ox.ac.uk/record.
php?recid=E02007> (27. April 2021)

Pohlkamp 2008 W. Pohlkamp, Memoria Silvestri. Zur 
frühen Erinnerungs- und Verehrungsgeschichte des 
Tagesheiligen vom 31. Dezember, in: U. Ludwig – 
D. Geuenich (Hrsg.), Nomen et Fraternitas. Fest-
schrift Dieter Geuenich, Ergänzungsbände zum Re-
allexikon der germanischen Altertumskunde 62 
(Berlin 2008) 249–296

Radtki 2016 C. Radtki, The Senate at Rome in Ostro-
gothic Italy, in: J. J. Arnold – M. S. Bjornlie – K. Ses-
sa (Hrsg.), A Companion to Ostrogothic Italy, 
Brill9s Companions to European History 9 (Leiden 
2016) 121–146

Sághy 2012 M. Sághy, Renovatio memoriae. Pope Da-
masus and the Martyrs of Rome, in: R. Behrwald – 
C. Witschel (Hrsg.), Rom in der Spätantike. Histori-

sche Erinnerung im städtischen Raum, Heidelber-
ger althistorische Beiträge und epigraphische 
Studien 51 (Stuttgart 2012) 251–266

Sághy 2015 M. Sághy, The Bishop of Rome and the 
Martyrs, in: G. D. Dunn (Hrsg.), The Bishop of 
Rome in Late Antiquity (Farnham 2015) 37–56

Sardella 1996 T. Sardella, Società, chiesa e stato 
nell9età di Teoderico. Papa Simmaco e lo scisma lau-
renziano, Armarium 7 (Soveria Mannelli 1996)

Schäferdiek 1988 K. Schäferdiek, Das gotische liturgi-
sche Kalenderfragment. Bruchstück eines Konstan-
tinopeler Martyrologs, ZNW 79, 1/2, 1988, 116–137

Schreiber 1955 G. Schreiber, Christlicher Orient und 
mittelalterliches Abendland, OrChr 39, 1955, 66–78

Schröder 2007 B.-J. Schröder, Bildung und Briefe im 
6. Jahrhundert. Studien zum Mailänder Diakon 
Magnus Felix Ennodius, Millennium-Studien 15 
(Berlin 2007)

Serra 2004 LTUR 1 (2004) 30–31 s. v. S. Agathae basi-
lica, coemeterium (S. Serra)

Sessa 2012 K. Sessa, The Formation of Papal Authori-
ty in Late Antique Italy. Roman Bishops and the 
Domestic Sphere (Cambridge 2012)

Sessa 2016 K. Sessa, The Roman Church and Its Bi-
shops, in: J. J. Arnold – M. S. Bjornlie – K. Sessa 
(Hrsg.), A Companion to Ostrogothic Italy, Brill9s 
Companions to European History 9 (Leiden 2016) 
423–450

Shanzer 3 Wood 2002 D. Shanzer – I. Wood (Hrsg.), 
Avitus of Vienne. Letters and Selected Prose, Trans-
lated Texts for Historians 38 (Liverpool 2002)

Smith 2000 J. M. H. Smith, Old Saints, New Cults: Ro-
man Relics in Carolingian Francia, in: J. M. H. Smith 
(Hrsg.), Early Medieval Rome and the Christian 
West. Essays in Honour of Donald A. Bullough, The 
Medieval Mediterranean 28 (Leiden 2000) 317–339g

Smith 2011 J. M. H. Smith, Portable Christianity. Re-
lics in the Medieval West (c. 700–1200), British 
Academy Review 17, 2011, 143–167

De Spirito 1993 LTUR 1 (1993) 325 s. v. SS. Cosmas et 
Damianus ad Sanctam Mariam Maiorem (G. 
De Spirito)

Thacker 2013 A. T. Thacker, Popes, Emperors and 
Clergy at Old Saint Peter9s from the Fourth to the 
Eighth Century, in: R. McKitterick – J. Osborne – 
C. M. Richardson – J. Story (Hrsg.), Old Saint Pe-
ter9s, Rome, British School at Rome Studies (Cam-
bridge 2013) 137–156

Trinci Cecchelli 2000 M. M. Trinci Cecchelli, Interven-
ti edilizi di papa Simmaco, in: G. Mele (Hrsg.), Il 
papato di San Simmaco (498–514). Atti del conve-
gno internazionale di studi, Oristano, 19–21 no-
vembre 1998, Studi e ricerche di cultura religiosa 2 
(Cagliari 2000) 111–128



184

András Handl 

Verhoeven 2011 M. Verhoeven, The Early Christian 
Monuments of Ravenna. Transformations and Me-
mory, Architectural Crossroads 1 (Turnhout 2011)

Will 1936 E. Will, Saint Apollinaire de Ravenne, Pu-
blications de la Faculté des Lettres de l9Université 
de Strasbourg 74 (Paris 1936)

Wirbelauer 1993 E. Wirbelauer, Zwei Päpste in Rom: 
der Konflikt zwischen Laurentius und Symmachus 
(498–514), Studien und Texte, Quellen und For-
schungen zur antiken Welt 16 (München 1993)

Wirbelauer 1994 E. Wirbelauer, Die Nachfolgerbe-
stimmung im römischen Bistum (3.–6. Jh.). Doppel-

wahlen und Absetzungen in ihrer herrschaftssozio-
logischen Bedeutung, Klio 76, 1994, 388–437, doi: 
10.1524/klio.1994.76.76.388

Wirbelauer 2011 E. Wirbelauer, Bischofswahlen in 
Rom (3.–6. Jh.). Bedingungen – Akteure – Verfah-
ren, in: J. Leemans – P. van Nuffelen (Hrsg.), Episco-
pal Elections in Late Antiquity, Arbeiten zur Kir-
chengeschichte 119 (Berlin 2011) 293–306

Wiśniewski 2019 R. Wiśniewski, The Beginnings of 
the Cult of Relics (Oxford 2019)

Wi܀琀mann 1967 A. Wittmann, Kosmas und Damian. 
Kultausbreitung und Volksdevotion (Berlin 1967)

Abbildungsnachweis

Karte 1 und 2 Kartenzeichnung: Jiayao Jiang, unter 
Benutzung einer Vorlage (style: outdoor) von Map-
box Studio, URL: https://studio.mapbox.com

Abb. 1 Foto: Bibliotheca Hertziana – MPI für Kunstge-
schichte

Abb. 2 aus Deichmann 1958, Tafel 220
Abb. 3 Wikimedia Commons: https://commons.wiki-

media.org/wiki/File:Cappella_arcivescovile_Ra-
venna_5.JPG?uselang=de

Abb. 4 Wikimedia Commons: https://commons.wiki-
media.org/wiki/File:Ravenna,_sant%27apollinare_

nuovo,_int.,_santi_martiri_offerenti,_epoca_del_
vescovo_agnello,_02.JPG

Abb. 5 Wikimedia Commons: https://commons.wiki-
media.org/wiki/File:Cappella_Arcivescovile_(Det-
taglio_4).jpg

Abb. 6 Wikimedia Commons: https://commons.wiki-
media.org/wiki/File:Ravenna_Cappella_Arcivesco-
vile_168.jpg

Tab. 1 Autor





Obwohl Rom durch seinen Reichtum an Reliquien alle anderen Städte des Römischen Reiches 

bei weitem übertraf, wurden schon bald weitere Reliquien von auswärtigen Heiligen nach Rom 

importiert und in die römische Kultpraxis und Kultlandscha� integriert. Fund, Bergung, Trans-

port, Empfang und Niederlegung der importierten Reliquien wurden aufwendig inszeniert und 

medial memoriert. Die in diesem Band versammelten Beiträge behandeln das hagiographische 

Profil der importierten Heiligen, die Veränderungen in der sakralen Topographie der Stadt, die 

Kodifizierungen neuer Formen des Reliquienkults als Folge des Imports, die Verwendung 

künstlerischer Medien und nicht zuletzt die Motivationen der involvierten Akteure.

In its wealth of relics, Rome surpassed all other cities of the Roman Empire by far; yet it did 

not take long for relics of foreign saints to be imported into Rome and integrated into the cult 

practice and sacred topography of the city. The discovery, salvage, transport, reception and 

deposition of these imported relics were elaborately staged and commemorated in a variety 

of media. The contributions collected in this volume deal with the hagiographic profile of the 

imported saints, the changes in the sacred topography of the city, the codifications of new 

forms of relic cult as a result of their import, the use of artistic media, and, last but not least, 

the motivations of the actors involved.

Roma superava notevolmente tutte le altre città dell‘Impero per il numero di reliquie in essa 

custodite. Proprio per questo è interessante il fenomeno dell’importazione delle reliquie di 

santi stranieri, che una volta accolte a Roma vengono integrate nella pratica e nell’universo 

liturgico locale. La scoperta, il recupero, il trasporto, l’accoglienza e infine la deposizione rice-

vono un’enfasi particolare, mentre la memoria di questi eventi è valorizzata attraverso vari 

espressioni artistici. I contributi raccolti in questo volume trattano il profilo agiografico dei 

santi importati, i cambiamenti nella topografia sacra della città, la tipizzazione di nuove forme 

di culto in relazione alle reliquie importate, l’uso di mezzi artistici e le motivazioni degli attori 

coinvolti.

ISBN 978-3-447-11946-7

www.harrassowitz-verlag.de


	Cover_Titelei_Inhalt.pdf
	Sonderdruck_Bremenkamp_Michalsky_Zimmermann 2
	Sonderdruck_Bremenkamp_Michalsky_Zimmermann 3
	Sonderdruck_Bremenkamp_Michalsky_Zimmermann 4
	Sonderdruck_Bremenkamp_Michalsky_Zimmermann 5
	Sonderdruck_Bremenkamp_Michalsky_Zimmermann 6
	Sonderdruck_Bremenkamp_Michalsky_Zimmermann 7
	Sonderdruck_Bremenkamp_Michalsky_Zimmermann 8
	Sonderdruck_Bremenkamp_Michalsky_Zimmermann 9
	Sonderdruck_Bremenkamp_Michalsky_Zimmermann 10

	Leere Seite
	Leere Seite

