
Viktor I. (189?-199?) von Rom und die Entstehung

des „monarchischen“ Episkopats in Rom*

András HANDL

(Uppsala)

Anders Ekenberg zur Emeritierung.

1. Einführung

Die Diskussionen der vergangenen Jahrzehnte um die Herausbildung der 

Ämterstruktur in der frühen Kirche zeigen eine Affinität für die Entwicklung des 

Bischofsamtes.1 Nicht zuletzt führt die den ökumenischen Dialog derzeitig 

bestimmende Leitfrage nach dem kirchlichen Amt auch dazu, dass die 

historische Perspektive in der gegenwärtigen Diskussion zunehmend an 

Bedeutung gewinnt.2 In diesem Kontext stellt die Genese des Bischofsamtes in 

Rom, und zwar gleich auf doppelte Weise, eine delikate Angelegenheit dar. 

Zum Ersten ist die Millionenstadt Rom in vielerlei Hinsicht eine Abbildung der 

Vielfalt des Reiches, mit unikalen politischen, ökonomischen und sozialen 

Struktur. Das scheint auch dem Rhetor Aelius Aristides bewusst zu sein wenn er

in seinem Panegyrikus über Rom schreibt: „Was eine Stadt für ihre eigenen 

Grenzen und ihr Gebiet bedeutet, das bedeutet diese Stadt für den gesamten 

Erdkreis“.3 Eine vielbeachtete Studie von Peter Lampe4 verdeutlicht durchaus 

1 Zu nennen ist u. a. E.G. JAY, “From Presbyter-Bishops to Bishops and Presbyters: Christian 
Ministry in the Second Century; a Survey”, The Second Century, 1 (1981), pp. 125–162; viele 
Beiträge des Sammelbands von E. DASSMANN, Ämter und Dienste in den frühchristlichen Gemeinden,
Bonn, 1994; A. BRENT, Hippolytus and the Roman Church in the Third Century: Communities in 
Tension before the Emergence of a Monarch-bishop, Leiden/Boston, 1995; K. ZAMFIR, “Once more 
about the Origins and Background of the New Testament Episkopos”, Sacra Scripta, 10 
(2010), pp. 202–222; J. WAGNER, Die Anfänge des Amtes in der Kirche: Presbyter und Episkopen in 
der frühchristlichen Literatur, Tübingen, 2011; A. STEWART-SYKES, The Original Bishops: The 
Development of Monepiscopate in Early Christianity, Grand Rapids, 2014. 

2 Einschlägige Titel der jüngeren Vergangenheit verdeutlichen dieses Interesse: G. KRETSCHMAR, 
Das bischöfliche Amt: kirchengeschichtliche und ökumenische Studien zur Frage des kirchlichen Amtes, 
1999; R. FRIELING, Amt: Laie - Pfarrer - Priester - Bischof - Papst, Göttingen, 2002; C. RAPP, Holy 
Bishops in Late Antiquity: The Nature of Christian Leadership in an Age of Transition, Berkeley, 2005; 
Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge, Bd. II, Ursprünge und Wandlungen, ed. by T. 
Schneider, G. Wenz, Freiburg im Breisgau, 2006; La relazione fra il Vescovo e la Chiesa locale: 
antiche e nuove questioni in prospettiva eumenica. Simposio Internazionale Roma - 1-3 Dicembre 2005,
ed. by R. Giraldo, Venezia, 2007; M. BÜNKER, Amt, Ordination, Episkopé und theologische 
Ausbildung, Leipzig, 2013.

3 Aelius Aristides, Orationes 26,61 = Aelius Aristides, Die Romrede, ed. & trans. by R. Klein, 
Darmstadt, 1983, p. 38. 

4 P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen in den ersten beiden Jahrhunderten: Untersuchungen zur 

* Mein Dank gilt Herrn Prof. Martin Wallraff für die kritische Begleitung dieser Studie.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 2

plausibel5 den Einfluss dieser Faktoren auf die Entwicklung des Christentums, 

oder besser, die Christentümer Roms im Allgemeinen und auf die 

Ämterstrukturen im Speziellen. Dabei macht er die sozialen Aspekte auch für 

die Entwicklung des hiesigen Bischofsamtes fruchtbar und kommt zu dem 

Ergebnis, dass der Übergang vom „Monepiskopat“ zum „monarchischen 

Episkopat“ in Rom vergleichsweise spät, erst in der Amtszeit Viktors6 I. (189?-

199?) verwirklicht wird.7 

Diese Hypothese hat, zum Zweiten, eine enorme Auswirkung auf ein 

sensibles und über die konfessionellen Grenzen hinaus oft kontrovers 

diskutiertes Thema, nämlich ― je nach Auffassung ― entweder auf die 

Entwicklung der Vorläufe des Papsttums oder auf das Papsttum selbst. Deshalb 

Sozialgeschichte, Tübingen, 21989.
5 Gemeint ist hier vor allem ― wie Peter Lampe es nennt ― die „Fraktionierung“ der 

stadtrömischen Christen. Zu den Schwierigkeiten und Grenzen seiner Untersuchung siehe 
C. SCHOLTEN, “Gibt es Quellen zur Sozialgeschichte der Valentinianer Roms?”, Zeitschrift für die 
neutestamentliche Wissenschaft, 79 (1988), pp. 244–261; G. SCHÖLLGEN, “Probleme der 
frühchristlichen Sozialgeschichte. Einwände gegen Peter Lampes Buch über ‘Die 
stadtrömischen Christen in den ersten beiden Jahrhunderten’”, Jahrbuch für Antike und 
Christentum, 32 (1989), pp. 23–40; M. SIMONETTI, “Una nuova proposta su Ippolito”, 
Augustinianum, 36 (1996), pp. 13–46, pp. 33–36.

6 Zu dem Wenigen, das man über Viktor weiß, siehe F. SCORZA BARCELLONA, “Vittore I, santo”, in 
Enciclopedia dei Papi, 1, Roma, 2000, pp. 233–237; M. VINZENT, “Viktor I, Bischof von Rom”, in 
Theologische Realenzyklopädie, 35, ed. by H.R. BALZ, G. MÜLLER, Berlin/New York, 2003, pp. 93–
97; E. CASTELLI, “La Chiesa di Roma prima e dopo Costantino. Da Vittore (189-199) a Liberio 
(352-366)”, in Costantino I.: Enciclopedia costantiniana sulla figura e l’immagine dell’imperatore del 
cosiddetto Editto di Milano, 313 - 2013, 1, ed. by A. MELLONI, Roma, 2013, pp. 795–813, pp. 795–
797.

7 Vgl. P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen (see n. 4), pp. 334–349. Diese Thesen haben 
mittlerweile breite Zustimmung gefunden. Siehe exemplarisch N. BROX, “Probleme einer 
Frühdatierung des Römischen Primats”, Kairos, (1976), pp. 81–99; M. SIMONETTI, “Roma 
cristiana tra II e III secolo”, Vetera Christianorum, 26 (1989), pp. 115–136, pp. 115–122; N. 
BROX, “Das Papsttum in den ersten drei Jahrhunderten”, in Das Papsttum, Bd. I: Von den 
Anfängen bis zu den Päpsten in Avignon, ed. by M. GRESCHAT, Stuttgart, 1993, pp. 25–42, p. 33; F. 
SCORZA BARCELLONA, Vittore (see n. 6), p. 231; M. VINZENT, Viktor (see n. 6), pp. 95–96; M.-Y. 
PERRIN, “Rom und das westliche Abendland bis zur Mitte des 3. Jahrhunderts”, in Die 
Geschichte des Christentums, Bd. I: Die Zeit des Anfangs (bis 250), ed. by J.-M. MAYEUR, L. PIETRI, N. 
BROX, Freiburg im Breisgau, 2003, pp. 666–716, pp. 682–683; M. SIMONETTI, “Roma cristiana tra
vescovi e presbiteri”, Vetera Christianorum, 43 (2006), pp. 5–17, pp. 5–7; M. ZIEGLER, Successio: 
die Vorsteher der stadtrömischen Christengemeinde in den ersten beiden Jahrhunderten, Bonn, 2007, 
pp. 246–277; M. SIMONETTI, “Per un profilo dell’autore dell’Elenchos”, Vetera Christianorum, 46 
(2009), pp. 157–173, pp. 168–169; E. CASTELLI, “L’Elenchos, ovvero una ‘biblioteca’ contro le 
eresie”, in Confutazione di tutte le eresie, ed. by A. MAGRIS, Brescia, 2012, pp. 21–56, pp. 47–48. 
Der Alternativvorschlag von A. BRENT, Hippolytus (see n. 1), pp. 398–457 und insbesondere 
412-425, nachdem das „monarchische“ Institut erst mit Cornelius (251–253) verwirklicht 
wurde, fand bis jetzt nur begrenzten Zuspruch. Vgl. etwa B. BORG, Crisis and Ambition: Tombs 
and Burial Customs in Third-Century CE Rome, Oxford/New York, 2013, p. 90. In einem jüngeren 
Beitrag brachte A. Brent die Herausbildung mit dem Episkopat von Calixtus I. (217?-222?) in
Verbindung. A. BRENT, “The Elenchos and the Identification of Christian Communities in 
Second – Early Third Century Rome”, in Des évêques, des écoles et des hérétiques: actes du 
colloque international sur la ‘réfutation de toutes les hérésies’, Genève, 13-14 juin 2008, ed. by G. 
ARAGIONE, E. NORELLI, Prahins, 2011, pp. 275–314.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 3

ist es umso überraschender, dass nicht nur Peter Lampe, sondern die meisten 

Abhandlungen, die seitdem die stadtrömischen Verhältnisse zur Entwicklung 

der Ämterhierarchie zu erhellen versuchen, auf eine Definition des Begriffs 

„monarchischer Episkopat“ verzichteten. Nicht selten bereitet es erhebliche 

Mühe zu erschließen, ob der Ausdruck „nur“ den Monepiskopat meint, die 

Dominanz eines Bischofs im politischen Sinn der μοναρχία nach Aristoteles8 

wiedergibt oder eine wie auch immer verstandene Zwischenphase reflektiert.9 

Die von G. Schöllgen10 vorgeschlagene und seitdem mehrheitlich akzeptierte11 

Distinktion zwischen „Monepiskopat“ und „monarchischer Episkopat“ trägt 

erheblich bei der Präzisierung der Terminologie bei. Ihm folgend, ist mit dem 

„Monepiskopat“ im Wesentlichen das Institut eines Einzelbischofs an der Spitze 

der Ortskirche als Vorsteher der Eucharistiefeier und Sprecher des 

Presbyterkollegiums gemeint. Der „monarchische Episkopat“ beschreibt die 

„Alleinherrschaft“ eines Bischofs, dem alle Gehorsam schulden und unter dem 

Diakone sowie Presbyter nur als ausführende Organe an der Leitung der 

Gemeinde teilnehmen.

Aus guten Gründen kann und muss man davon ausgehen, dass das im 

Begriff „monarchischer Episkopat“ verdichtete Konzept der uneingeschränkten 

bischöflichen Leitungsansprüche erstmals und ausschließlich12 in der Didascalia 

8 Arist. Rhet., 1, 8,4 = Aristoteles, Ars rhetorica, ed. by. J. H. FREESE, London, 1926 (LCL, 193) pp. 
86-88.

9 Ein Beispiel par excellence bietet hierfür die monumentale Hippolytusmonographie von A. 
BRENT, Hippolytus (see n. 1). Obwohl er den Begriff sogar in seinem Buchtitel aufführt, bleibt 
er im Werk einer Definition von „Monarch-bishop“ schuldig. Erst am Ende der Lektüre 
drängt sich der Verdacht auf, dass er mit dem Ausdruck eher den Monepiskopat als den 
„monarchischen Episkopat“ im Sinn der Alleinherrschaft umschreibt. Definitorische 
Unschärfe weisen auch andere Beiträge auf, wie etwa P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen 
(see n. 4), pp. 334–345 sowie M. SIMONETTI, Roma cristiana (see n. 7), Profilo (see n. 7) auf.

10 G. SCHÖLLGEN, “Monepiskopat und monarchischer Episkopat: Eine Bemerkung zur 
Terminologie”, Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft, 77 (1986), pp. 146–151.

11 Zumindest vernimmt man äußerst selten kritische Stimmen zu dieser Distinktion. Siehe 
etwa F. LAUB, “Sozialgeschichtlicher Hintergrund und ekklesiologische Relevanz der 
neutestamentlich-frühchristlichen Haus- und Gemeinde-Tafelparänese: ein Beitrag zur 
Soziologie des Frühchristentums”, Münchener theologische Zeitschrift, 37 (1986), pp. 249–271, 
p. 265. Beachtenswert ist allerdings ein Alternativentwurf aus der jüngsten Zeit. Nach A. 
STEWART-SYKES, Bishops (see n. 1) war der Bischof ursprünglich der (einzige) Leiter der 
„household community“ mit primär liturgischen und finanziellen Kompetenzen. Deshalb gab
es nie Gemeinden mit mehr als einem Bischof. Der ehrenamtliche Titel der Presbyter 
bezieht sich auf verdiente Patronen einer Gemeinschaft. Bischöfe und Presbyter einer Stadt 
bildeten eine lose Zweckgemeinschaft, die sich mit der Zeit zu einer Institution eines 
einzigen Bischofs (Monepiskopat) umformte. Gewisse Ähnlichkeiten mit dem bisherigen 
Konsens bestehen trotz wesentlicher Unterschiede. So etwa bildete sich das bischöfliche 
Amt nach Alistair Stewart-Sykes aus der Pluralität der kollegialen Föderation der Presbyter 
vor Ort aus. 

12 In der Vergangenheit wurden bereits bei Ignatius von Antiochien Elemente von 
monarchischen Ansprüchen erkannt. In der letzten Zeit wurde allerdings nicht nur die 
Authentizität sowie die Datierung seiner Briefe in Zweifel gezogen, sondern es lässt sich 



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 4

Apostolorum in den ersten drei Jahrhunderten bezeugt ist. In dieser eher 

programmatischen Streitschrift13 als Kirchenordnung aus der ersten Hälfte des 

dritten Jahrhunderts wird die Herrschaftsform des Bischofs mit ähnlichen 

Befugnissen beschrieben, wie sie etwa einem οἰκοδεσπότης in seinem eigenen 

Haushalt zukommt.14 Dies wird allerdings als ein Ideal dargestellt, das es noch 

zu verwirklichen gilt. Damit zeichnet sich am Horizont langsam das (vorläufige) 

Ende einer langwierigen Entwicklung ab und gibt gleich die Definition des 

„monarchischen Episkopats“ im engeren Sinn wieder. Konsequenterweise ist 

die Verwendung des Terminus für die ersten drei Jahrhunderte irreführend, da 

dieser weder die Idee hinter der theologischen Konzeption noch die 

tatsächlichen Befugnisse des Bischofs bzw. seines Amtes sachgemäß 

wiedergibt.15 Die vorkonstantinische Periode ist dennoch von besonderem 

Interesse, da sie eine Reihe von Entwicklungen geprägt hat, die langfristig zur 

Herausbildung des monarchischen Episkopats führen. Als entscheidende 

Schritte müssen etwa die Ausdifferenzierung einer dreigliedrigen 

Amtshierarchie, die Formation des Monepiskopats, die Professionalisierung des 

Klerus, die Etablierung einer οἶκος-Ekklesiologie als theologische Legitimation, 

auch eine Verschiebung hinsichtlich der Einschätzung der dort vertretenen Ansprüche vom 
monarchischen hin zum Monepiskopat beobachten. Siehe R.M. HÜBNER, “Thesen zur Echtheit 
und Datierung der sieben Briefe des Ignatius von Antiochien”, Zeitschrift für antikes 
Christentum, 1 (1997), pp. 44–72; A. LINDEMANN, “Antwort auf die "Thesen zur Echtheit und 
Datierung der sieben Briefe des Ignatius von Antiochien”, Zeitschrift für antikes Christentum, 1 
(1997), pp. 185–194; M.J. EDWARDS, “Ignatius and the Second Century: An Answer to R. 
Hübner”, Zeitschrift für antikes Christentum, 2 (1998), pp. 214–226; G. SCHÖLLGEN, “Die Ignatianen
als pseudepigraphisches Briefcorpus: Anmerkung zu den Thesen von Reinhard M. Hübner”, 
Zeitschrift für antikes Christentum, 2 (1998), pp. 16–25; H.J. VOGT, “Bemerkungen zur Echtheit 
der Ignatiusbriefe”, Zeitschrift für antikes Christentum, 3 (1999), pp. 50–63; T. LECHNER, Ignatius 
adversus Valentinianos?: chronologische und theologiegeschichtliche Studien zu den Briefen des 
Ignatius von Antiochien, Leiden, 1999. Für die Einschätzung der älteren Forschung siehe 
exemplarisch H. CAMPENHAUSEN, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei 
Jahrhunderten, Tübingen, 21963, pp. 82–134; 163–194; sowie R.P.C. HANSON, “Amt / Ämter / 
Amtsverständnis: V. Alte Kirche”, in Theologische Realenzyklopädie, 2, ed. by H.R. BALZ, G. 
MÜLLER, Berlin/New York, 1978, pp. 533–552 und dagegen G. SCHÖLLGEN, Terminologie (see n. 
10), pp. 147–150 mit einer eingehenden Analyse der maßgeblichen thematischen Quellen.

13 Das Didascalia Apostolorum stellt keine Kirchenordnung im engeren Sinn dar und reflektiert 
deshalb wohl kaum die realen Verhältnisse einer Gemeinde. Vgl. G. SCHÖLLGEN, “Die 
literarische Gattung der syrischen Didaskalie”, in Symposium Syriacum 1984: Literary Genres in 
Syriac Literature, ed. by H.J.W. DRIJVERS, Roma, 1987, pp. 149–159. The Didascalia Apostolorum: An
English Version, ed. by A. Stewart-Sykes, Turnhout, 2009 beschreibt es als sukzessiv 
entstandene „living literature“ mit mehreren Redaktionen. 

14 Vgl. G. SCHÖLLGEN, “Hausgemeinden, ‘oikos’-Ekklesiologie und monarchischer Episkopat. 
Überlegungen zu einer neuen Forschungsrichtung”, Jahrbuch für Antike und Christentum, 31 
(1988), pp. 74–90, “From Monepiscopate to Monarchical Episcopate: The Emergence of a 
New Relationship between Bishop and Community in the Third Centur”, Jurist. Studies in 
Church Law and Ministry, 66 (2006), pp. 114–128, pp. 124–127.

15 So das Urteil von G. SCHÖLLGEN, Terminologie (see n. 10) sowie siehe dazu auch S. REBENICH, 
“Monarchie”, in Reallexikon für Antike und Christentum, 24, Stuttgart, 2012, pp. 1112–1196, pp. 
1170–1171.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 5

die Konzentration der Disziplinargewalt in der Hand des Bischofs durch die 

Begründung eines öffentlichen Bußwesens sowie die Ausbreitung des 

Christentums genannt werden, die sowohl die finanziellen Weichen als auch die

Notwendigkeit der Professionalisierung stellt.16 

Trotz dieser Vielfalt der unterschiedlichen Prozesse, die in Wechselwirkung 

zur Entstehung des monarchischen Episkopats führten, ist, wenn die 

stadtrömischen Verhältnisse reflektiert werden, eine Verengung der Debatte hin

zu einem einzigen Aspekt zu beobachten. Das „monarchische“ Element wird im

angeblich souveränen Anspruch des Bischofs, in Disziplinarfragen die letzte 

und entscheidende Instanz zu sein, erkannt. Nach Peter Lampe ist Bischof 

Viktor der erste, der endgültig mit der alten stadtrömischen Tradition der 

„Toleranz“17 bricht und sich rege damit beschäftigt, die Grenzen der Orthodoxie 

für jedermann sichtbar aufzuzeichnen: „Die Konzentration auf Viktor […] fällt 

ins Auge. [… Wiederholt] kündigte Viktor am Ende des Jahrhunderts mehreren 

christlichen Gruppen in der Stadt die Gemeinschaft“18. Folglich war „Viktor […] 

der erste, der […] energisch als monarchischer Episkopus auftrat und […] die 

verschiedenen Gruppen in der Stadt unter seine Aufsicht zu befördern suchte, 

[… bzw.] exkommunikative Trennungsstriche zog“19. Der Befund gegen 

Anderslehrende20 im Allgemeinen findet nach dieser Lesart in den 

universaldisziplinarisch formulierten Ansprüchen im sogenannten 

Osterfeststreit21 eine explizite Bestätigung. 

Die Einschränkung der Debatte auf die Disziplinarfragen erscheint angesichts

der äußerst lückenhaften und wortkargen Quellenlage nachvollziehbar, wenn 

auch kaum zufriedenstellend. Zu den bischöflichen Tätigkeiten erfährt man 

über die expliziten Nachrichten zur Aufzeichnung von den Grenzen der 

Rechtsgläubigkeit hinaus nur in Ausnahmefällen etwas. Gleichzeitig muss aus 

doppeltem Grund gefragt werden, inwiefern die Ausübung von 

Disziplinargewalt als ein zuverlässiger Indikator für das monarchische Element 

16 Dieser Prozess wird eindrücklich in G. SCHÖLLGEN, From Monepiscopate (see n. 14) illustriert.
17 Vor Viktor „herrschte bis auf zwei bis drei Ausnahmen (Marcion, Cerdo; allenfalls noch die 

Karpokratianer) eine Periode weitgehender Toleranz.“ P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen 
(see n. 4), p. 334.

18 Ibid. pp. 333–334.
19 Ibid. p. 334.
20 Vgl. Ibid. pp. 323–334; 338–345; M. SIMONETTI, Roma cristiana (see n. 7), pp. 12–13, Profilo 

(see n. 7), pp. 167–169.
21 Siehe z. B. M. SIMONETTI, Nuova proposta (see n. 5), pp. 33–36; “Roma cristiana tra vescovi e 

presbiteri”, in Origine delle catacombe romane, ed. by V. FIOCCHI NICOLAI, J. GUYON, Città del 
Vaticano, 2006, pp. 29–40, p. 32; M. SIMONETTI, Profilo (see n. 7); B. STUDER, “Callistus I, pope”, 
in Encyclopedia of Ancient Christianity, 1, ed. by A. DI BERARDINO, T.C. ODEN, J. HOOVER, Downers 
Grove, 2014, pp. 413–414, p. 413.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 6

verwendet werden kann. Erstens ist ungeklärt, ob die 

Disziplinarentscheidungen vom Bischof im Alleingang beschlossen und 

artikuliert wurden oder ob von einem kollegialen Prozess ausgegangen werden 

sollte. Zweitens stellt die Monopolisierung der Disziplinarkompetenz in der 

Hand des Bischofs lediglich einen Aspekt von vielen anderen dar, die eine 

„monarchische“ Amtsführung ausmachen. Deshalb ist es selbst dann 

grundsätzlich fraglich, ob dieser singuläre Hinweis für eine bereits verwirklichte

monarchische Amtsführung genügt, wenn die erste Prämisse uneingeschränkt 

bejaht werden kann. In diesem Zusammenhang legt M. Simonetti seinen Finger 

auf den wunden Punkt der Diskussion. Zu Recht ― auch wenn vielleicht etwas 

zu pointiert ― verweist er bezüglich der Entwicklung der stadtrömischen 

Hierarchie auf „la carenza di documentazione, che su questo punto è completa.

[… Perciò] qui siamo nel campo del puro ipotetico, per non dire 

dell'immaginario“22. Die zur Sprache gebrachte Problematik ist nicht leicht von 

der Hand zu weisen, denn sowohl P. Lampe als auch A. Brent neigen 

gelegentlich dazu, die wortkargen Quellen zu überinterpretieren.23 Dennoch 

erscheint mir die Schlussfolgerung M. Simonettis hierzu etwas voreilig: „sia 

legittimo parlare di chiese domestiche a Roma nel II secolo, ma che sia 

prudente riconoscere i limiti delle nostre conoscenze su questo argomento e 

rinunciare a colmare i vuoti abbandonandoci alla fantasia“24. Es trifft zwar zu, 

dass keine expliziten Texte zum Thema überliefert sind, jedoch bedeutet dies 

nicht, dass es illegitim wäre, die überlieferten Quellen auf diese Fragestellung 

hin zu untersuchen und die ansonsten eher auf Hypothesen beruhenden 

Argumente kritisch zu durchleuchten. 

Um die umschriebenen Vorhaben zu bewältigen, stehen während des 

Episkopats Viktors insgesamt vier Fallbeispiele zur Ausübung von 

Disziplinargewalt zur Verfügung. Namentlich bekannt sind darunter Presbyter 

Florinus; Theodotus der Gerber, der einen dynamischen Monarchianismus nach 

Rom importierte sowie ein gewisser Blastus, der als Sprecher der 

quartodezimanischen Fraktion in Rom zu fungieren schien und daher mit dem 

Osterfeststreit zusammen zu untersuchen ist. Sollte man die These 

akzeptieren, dass die öffentliche Wirkung von Praxeas in Rom in die Zeit Viktors

22 M. SIMONETTI, Roma cristiana (see n. 7), p. 12.
23 C. SCHOLTEN, Quellen (see n. 5); G. SCHÖLLGEN, Probleme der frühchristlichen Sozialgeschichte. 

Einwände gegen Peter Lampes Buch über ‘Die stadtrömischen Christen in den ersten 
beiden Jahrhunderten’ (see n. 5); M. SIMONETTI, Nuova proposta (see n. 5).

24 Vgl. M. SIMONETTI, Roma cristiana (see n. 7), pp. 11–12.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 7

fällt, dann kann der Widerruf der für die stadtrömischen Anhänger der 

phrygischen Propheten ausgestellten Friedensbriefe ebenfalls in diesem 

Rahmen untersucht werden. Der fünfte Fall ist ebenfalls mit Praxeas 

verbunden: obwohl er allem Anschein nach unbehelligt seiner Tätigkeit in Rom 

nachging und zudem die urbs freiwillig verließ, liefert er für die Fragestellung 

dennoch wertvolle Hinweise. Der letzte, sechste Fall, die „Verbannung“ von 

dem Ex-Sklaven Calixtus durch Viktor stellt zwar keinen Ausschluss aus der 

kirchlichen Gemeinschaft dar, hat aber eine nicht geringe thematische 

Relevanz. 

2. Presbyter Florinus

Laut einer Notiz25 von Eusebius verursachen Blastus und der Presbyter 

Florinus26 nicht unerhebliche Verwirrungen in- und außerhalb Roms. Der 

Letztere scheint eine ansehnliche Aufmerksamkeit als Irrlehrer auf sich 

gezogen zu haben. So adressierte Irenäus gleich zwei, auch von Eusebius 

gesichtete27 Schreiben an ihn. Im ersten geht der Lyoner Bischof mit dem Titel 

„An Florinus über die Alleinherrschaft Gottes oder dass Gott nicht der Urheber 

von Bösem sei“28 gegen Florinus vor. Letzterer lässt sich in Rom offenbar durch 

die Anregungen aus Lyon kaum beeindrucken. Denn er scheint sich in die 

„gnostischen“ Lehren des Valentinus29 zu vertiefen und sich weiterhin 

25 Eus. H.E. 5,15 = Eusebius Caesariensis, Historia Ecclesiastica, ed. E. SCHWARTZ Leipzig, 1903 
(GCS, Eusebius 2/1), p. 458.

26 Florinus scheint wohl nicht nur eine recht ansehnliche soziale Stellung als kaiserlicher 
Freigelassener innerhalb des Kaiserhauses innegehabt haben, sondern auch u. a. mit 
Polykarpus von Smyrna verkehrt haben bevor er nach Rom kam. Eus., H. E. 5, 20,5, p. 482. 
Siehe weiterführend P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen (see n. 4), pp. 264, 327–328; R. 
HANIG, “Florinus, Gnostiker”, in Lexikon der antiken christlichen Literatur, ed. by S. DÖPP, P. BRUNS, 
Freiburg, 32002, p. 271; C. GIANOTTO, “Florinus”, in Encyclopedia of Ancient Christianity, ed. by A. 
DI BERARDINO, T.C. ODEN, J. HOOVER, Downers Grove, 2014, p. 49. Eine Zuweisung des Florinus' 
Presbyter zu Quintus Septimus Florens Tertullianus, wie dies Karl KASTNER durch konsequenten
Bezug der Adversus haeresis auf Rom vorschlug, ist jedoch nicht zu halten. K. KASTNER, 
“Irenäus von Lyon und der römische Presbyter Florinus”, Der Katholik, 90 (1910), pp. 88–105,
“Zur Kontroverse über den angeblichen Ketzer Florinus”, Zeitschrift für die Neutestamentliche 
Wissenschaft und die Kunde der Älteren Kirche, 13 (1912), Einspruch dagegen erhob bereits H. 
KOCH, “Tertullian und der römische Presbyter Florinus”, Zeitschrift für die Neutestamentliche 
Wissenschaft und die Kunde der Älteren Kirche, 13 (1913), pp. 59–83; A. BAUMSTARK, “Die Lehre des
römischen Presbyters Florinus”, Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde 
der Älteren Kirche, 13 (1912), pp. 306–319.

27 A. CARRIKER, The Library of Eusebius of Caesarea, Leiden/Boston, 2003, pp. 217–218.
28 Eus., H. E., 5, 20,1, p. 480: „Πρὸς Φλωρῖνον περὶ μοναρχίας ἢ περὶ τοῦ μὴ εἶναι τὸν θεὸν 

ποιητὴν κακῶν.“ Siehe dazu ausführlich C.E. HILL, From the Lost Teaching of Polycarp: Identifying 
Irenaeus’ Apostolic Presbyter and the Author of ‘Ad Diognetum’, Tübingen, 2006, pp. 12–17.

29 Vgl. F. FLIEDNER, Die ketzergeschichtlichen Angaben des Agapius und das System des Presbyters 
Florinus, Münster, 1935; C. MARKSCHIES, Valentinus Gnosticus? Untersuchungen zur valentinianischen 
Gnosis; mit einem Kommentar zu den Fragmenten Valentins, Tübingen, 1992, p. 232; 296.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 8

literarisch zu betätigen. Deshalb zieht er erneut die Aufmerksamkeit des 

Irenäus auf sich. Diesmal verfasst der Lyoner eine Studie „Περὶ ὀγδοάδος“30 

gegen valentinische Spekulationen des römischen Presbyters. Zum Schluss 

(faktisch aber chronologisch vorangestellt) erfährt man von Eusebius noch, 

dass Florinus sein Presbyteramt niederlegen musste.31 Mit anderen Worten, 

Florinus wurde nicht nur dazu gezwungen, aus seinem kirchlichen Amt 

auszuscheiden, sondern ihm und seinem Schülerkreis wurde auch die 

Kirchengemeinschaft gekündigt. Über die nackten Tatsachen hinaus weiß 

Eusebius nichts zu berichten. Es fällt jedoch auf, dass der Name Viktors in 

diesem Kontext gar nicht erwähnt wird. Dieses Phänomen, sowie die Tatsache, 

dass der Caesareaner Blastus und Florinus zeitgleich in Rom auftreten lässt, 

jedoch keine weiteren Anmerkungen anhängt, legt nahe, dass sein Fundus an 

Quellen bezüglich der beiden Männer eher dürftig ausfiel.32 

Zu diesem Thema ist ein Brieffragment von Irenäus weit aufschlussreicher, 

welches in die Sammlung syrischer Texte Severus' von Antiochien, der sog. 

Nitrian Collection des British Museums gehört. In diesem Schreiben33 bittet, ja 

30 Vgl. Eus., H. E., 5, 20,1, p. 480. Erstmals wurde diese Meinung von A. BAUMSTARK, Florinus (see
n. 26), pp. 311–312 vertreten und später von P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen (see n. 
4), p. 264 sowie G. MAY, Schöpfung aus dem Nichts: die Entstehung der Lehre von der creatio ex 
nihilo, Berlin/New York, 1978, pp. 158–159 bzw. I. DUNDERBERG, Beyond Gnosticism: Myth, Lifestyle,
and Society in the School of Valentinus, New York, 2008, pp. 2–3 und insbesondere n. 10 
aufgegriffen. 

31 Eus., H. E., 5, 15, p. 458: „οἳ δ’ ἐπὶ Ῥώμης ἤκμαζον, ὧν ἡγεῖτο Φλωρῖνος πρεσβυτερίου τῆς 
ἐκκλησίας ἀποπεσών ...“. In diesem Zusammenhang äußert M. WILLING, Eusebius von Cäsarea 
als Häreseograph, Berlin/New York, 2008, p. 276 die Vermutung, dass die Niederlegung des 
Presbyteramtes durch Florinus mit einer „besonderen häretischen Konnotation“ versehen 
ist. Sie meint damit wohl eine gewissen Anklang des Verhaltens von Novatianus während 
der Verfolgungen. Er legte laut Eusebius sein Amt aus Feigheit nieder und floh. Vgl. Eus., H. 
E., 6, 43,16 = Eusebius Caesariensis, Historia Ecclesiastica, ed. E. SCHWARTZ, Leipzig, 1908 
(GCS, Eusebius 2/2), p. 620. Angesichts des syrischsprachigen Fragments eines 
Irenäusbriefes erübrigt sich eine solche Interpretation sowieso — zumindest für die 
gegenwärtige Audienz. Vgl. weiter unten, n. 33.

32 Eusebius besaß zumindest die genannten Schriften, da er daraus zitiert. Vgl. A. CARRIKER, 
Library (see n. 27), pp. 218–219. Zur Datierung und Quellenrezeption siehe M. WILLING, 
Häreseograph (see n. 31), pp. 270–276.

33 Iren., Fr. 28 = Irenaeus Lugdunensis, Fragmenta quaedam syriace, ed. by W. W. HARVEY, in Sancti
Irenaei episcopi Lugdunensis libros quinque adversus haereses, II, Cantabrigiae, 1857, pp. 431-
461, p. 457. Das Fragment wurde wahrscheinlich als Anhang zur syrischen Übersetzung der 
Antijulianischen Polemik des Severus' von Antiochien überliefert. Die Authentizität dieses 
Fragments ist, abgesehen von E. THOMASSEN, The Spiritual Seed: The Church of the ‘Valentinians’, 
Leiden/Boston, 2006, p. 501, n. 37, m.W. noch nicht ernsthaft bezweifelt worden. Seiner 
Meinung nach ist das syrische Fragment, „which according to its inscriptio was addressed to 
bishop Victor in Rome, [...] is of uncertain authenticity, to say nothing of the trustworthiness
of the inscriptio“. Dagegen hebt J. BEHR, Irenaeus of Lyons: Identifying Christianity, Oxford, 2013, p.
54 vor, dass „although the inscription to the letter, and the extract itself, have no external 
point of corroboration, they do coincide well with what Eusebius says about Florinus and 
Irenaeus’ work On the Ogdoad“. Gesundes Bedenken gegenüber der inscriptio is naturgemäß
angebracht, da ihre Angaben nicht unmittelbar zu überprüfen sind. Daraus folgt die 
Infragestellung der Authentizität des Fragments jedoch längst nicht, besonders, weil sie mit 



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 9

drängt der Lyoner Bischof seine stadtrömischen Gesprächspartner34 nahezu, 

nicht nur gegen die literarischen Erzeugnisse des Florinus vorzugehen, sondern

auch gegen den Schriftsteller selbst etwas zu unternehmen. Irenäus vermutet, 

den Angeschriebenen sei entgangen, dass einer seiner Presbyter eine Grenze 

überschritt, indem er seine Glaubensregel von valentinianischen Lehren 

beeinflussen ließ. Das könne man nach Irenäus nicht weiter tolerieren. 

Offensichtlich verwirklichte Florinus die „Neuausrichtung“ seiner Lehren nicht 

nur in seinem engeren „Schülerkreis“ oder in seiner „Hausgemeinde“, sondern 

diese fand wahrscheinlich auch in Rom sowie über die Grenzen Roms hinaus 

literarische Verbreitung. Sie stieß offenkundig auch innerhalb der christlichen 

Gemeinden auf reges Interesse („offendiculo enim sunt multis“) und gelangte unter

anderem nach Gallien. Als die Schriften des Irrlehrers in Lyon ihre ersten 

„Früchte“ tragen, wird Irenäus alarmiert. Er beklagt in seinem Brief, dass 

Florinus' Schrifttum recht destruktive Kräfte besaß. Insbesondere, weil sich 

Florinus auf unverschämte Art und Weise damit rühmte, „dass er einer von 

euch ist“ („se unum esse e vobis“)35. Der Presbyter legitimiert seine 

„blasphemischen Lehren“ laut Irenäus dadurch, dass er sich unter der 

Eusebius korrespondiert. D. WANKE, “Irenäus und die Häretiker in Rom: Thesen zur 
geschichtlichen Situation von ‘Adversus haereses’”, Zeitschrift für antikes Christentum, 3 
(1999), pp. 202–240, p. 209, n. 45 in Anlehnung an A. HARNACK, Die Mission und Ausbreitung des
Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, Bd. II: Die Verbreitung, Leipzig, 1906, pp. 518–522 
äußert zwar Zweifel an der Zuverlässigkeit der inscriptio, stuft jedoch das Fragment 
ausdrücklich als authentisch ein. Siehe dazu auch unten n. 34.

34 Das Fragment wurde bereits von seinem antiken syrischen Editor identifiziert und der 
Korrespondenz zwischen Irenäus und dem römischen Bischof Viktor zugeordnet. Doch die 
Indizien, die eine solche Lesart des Textes aus dem überlieferten Brieffragment heraus 
ermöglichen sind rar gesät. Eine Zuweisung des Fragments nach Rom wäre ohne 
zusätzliche Informationen aus der Kirchengeschichte des Eusebius genauso unmöglich, wie 
eine geografische Verortung an sich. Zieht man aber die externen Zeugnisse zu Rate, ergibt
sich daraus ein plausibles und in sich kohärentes Bild. Dort wird berichtet, dass sich Irenäus
mit den Irrlehren eines Presbyters namens Florinus mehrmals auseinandersetzte. Dass 
dieser aus seinem Amt als Presbyter enthoben wird, erfährt man vom Caesareaner. Dort 
wird Florinus zwar nicht unmittelbar mit dem Episkopat Viktors in Verbindung gebracht, 
wohl aber mit dem Wirken von Blastus in Rom. Eus., H. E., 5, 15; 5, 20,4, p. 458; p. 482. 
Gegen eine Zuordnung des Ausschlusses Florinus' durch Viktor spricht dementsprechend 
nichts. Das muss sogar D. WANKE, Irenäus (see n. 33), p. 209, n. 45 sowie 233 einräumen, 
der sich für Eleutherus, den Vorgänger Viktors, als Adressat des syrischen Fragments 
starkmacht. Hätte sich der Fall tatsächlich schon während des Episkopats des Eleutherus 
ereignet, drängt sich die Frage auf, wieso dann Florinus gar keine Erwähnung in Adversus 
haeresis findet. „Die einfachste Erklärung [...] ist, dass [...] die Kontroverse [...] nicht vor 190
(Antritt des Victor 189/190) ausgebrochen ist, weshalb auch Irenäus in seinem großen 
Werke den Florinus nicht nennt“, lieferte bereits A. HARNACK, Geschichte der altchristlichen 
Literatur bis Eusebius, Bd. I: Die Überlieferung und der Bestand, Leipzig, 1893, pp. 593–594 als 
plausible Antwort auf diese Frage. Damit kommt Eleutherus als Bischof nicht infrage. Zur 
irenäischen Chronologie und zur Verbreitung des u. a. florinischen Schriftguts siehe auch 
C.E. HILL, Teaching (see n. 28), pp. 73–80. Dazu hat vor kurzem J. BEHR, Irenaeus (see n. 33), 
pp. 67–72 einige Korrekturvorschläge unterbreitet.

35 Iren., Fr. 28, p. 457.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 10

Lehrautorität des Ortsbischofs verortet und sich in der Gemeinschaft mit den 

stadtrömischen Christen stehend darstellt. Für viele sei aber dieses Etikett 

ausreichend, um von einer Prüfung abzusehen und die Werke unbedarft zu 

konsumieren. So schadet Florinus nicht nur der Ortskirche in Rom, sondern 

erreicht durch sein Schrifttum auch jene, die in der „Ferne“ sind. Um diesen 

gefährlichen Giftzahn des Irrlehrers zu ziehen, ruft Irenäus die Angeschriebenen

in Rom auf, sich dringend mit dem Fall zu beschäftigen. Für ihn steht fest: Da 

die durch die Schriften verbreiteten Irrlehren aus Rom stammen und der 

Irrlehrer selbst Mitglied des stadtrömischen Presbyterkollegiums ist, muss die 

Lösung des Problems ebenfalls aus Rom kommen. 

Das Besondere an diesem Fall ist vor allem, dass der Lyoner Bischof die 

Lösung offenbar nicht allein von Viktor erwartet. Denn die Adressaten des 

Fragments sind durchweg in der Pluralform angesprochen: „euch diese Bücher 

verborgen geblieben sind“ („vos lateant libri eorum“); „ich mache euch kund“ 

(„notum facio vobis“); „eurer Ehre entsprechend herauswirft“ („pro vestra dignitate 

ejiciatis“) etc. Der Gebrauch des Plurals setzt also eher einen Empfängerkreis 

voraus, als das, was der spätantike Sammler und Redakteur der syrischen Texte

als Vorwort dem Fragment interpretativ beifügt: eine Einzelperson, nämlich 

Viktor.36 Dennoch hält sich diese Lesart hartnäckig, obwohl keine weiteren 

Indizien für eine Einzelempfängerschaft oder eine explizite Adressierung an 

Viktor überliefert sind. Das liegt vermutlich vor allem daran, dass weite Teile 

des Briefes, so auch der Briefanfang und das Ende, verloren gegangen sind.37 

Eine präzisere Ermittlung der Adressaten ist aus dem überlieferten Text nicht 

möglich. Einen Hinweis, der den Empfängerkreis genauer erscheinen lässt, 

liefert jedoch das Fragment selbst. Im Text ist davon die Rede, „dass er einer 

von euch ist“ („unum esse e vobis“), nämlich ein „Presbyter, der Lästerungen 

gegen Gott“ („a presbytero blasphemiam qua Deum“) verbreitet. Da sich Irenäus 

noch im gleichen Satz auf das Presbyteramt des Irrlehrers bezieht, liegt es 

nahe, dass der Ausdruck im engeren Sinn gedeutet werden muss und damit der

Kreis der stadtrömischen Presbyter gemeint ist. Denkbar ist jedoch auch eine 

Deutung im weiteren Sinn: In diesem Fall wäre mit „euch“ durchweg die 

36 „And Irenaeus, bishop of Lyon, to Viktor, bishop of Rome, concerning Florinus, a presbyter, 
who was a partisan of the error of Valentinus and published an abonimable book, thus 
wrote.“ Aus der inscriptio geht die selbstverständliche Haltung des spätantiken Redaktors 
der syrischen Fragmente hervor, dass ein Anliegen mit solcher Schwere nur unmittelbar an 
einen Bischof adressiert werden kann. Vgl. Sancti Irenaei episcopi Lugdunensis libros quinque 
adversus haereses, ed. by W.W. Harvey, Cantabrigiae, 1857, p. 457, n. 1.

37 Was E. THOMASSEN, Valentinians (see n. 33), p. 500, Amn. 37 dazu anleitete, an der 
Authentizität des Briefes zu zweifeln.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 11

stadtrömische Kirche gemeint. Für eine solche Lesart spricht, dass Irenäus die 

Adressaten auffordert, „eurer Ehre entsprechend“ („pro vestra dignitate“) zu 

handeln und die Schriften des Florinus aus ihrer Mitte zu entfernen. Welche der 

beiden Interpretationen näher an die tatsächlichen historischen Gegebenheiten

herankommt, lässt sich aus dem Fragment kaum präziser erschließen. Es 

ändert jedoch nichts an dem Endergebnis: Es handelt sich bei den Adressaten 

nicht um eine Person, sondern um einen Adressatenkreis. Folglich sind die 

einführenden Worte des Editors, Viktor sei der ausschließliche Empfänger 

dieses Briefes, wohl kaum zutreffend. 

Wahre Brisanz verleiht die Verwendung des Plurals dem Brief allerdings erst, 

wenn man diesen unter dem Aspekt des angeschnitten Themas betrachtet. Es 

geht dabei um nicht weniger als die direkte Aufforderung — wohlgemerkt des 

stadtrömischen Presbyterkollegiums bzw. der Ortskirche und nicht des Bischofs 

persönlich —, die Initiative zu ergreifen und entschlossen gegen die Schriften 

und dadurch auch gegen die Lehren des Mitpresbyters Florinus vorzugehen. 

Zwar schreibt Irenäus nur, dass die Römer „jene Schriften“ des hiesigen 

Presbyters „aus der Mitte vertreiben“ („ejiciatis e medio scripta illa“) müssten. 

Gemeint ist freilich damit nicht, die Werke in den Index Librorum Prohibitorum 

aufzunehmen. Vielmehr soll diese Anmerkung als eine indirekte Aufforderung 

verstanden werden, die Tätigkeit des Florinus nicht mehr zu dulden und seinen 

„Giftzahn“ zu ziehen. Durch einen Ausschluss wird er seiner gefährlichsten 

Waffe beraubt: Der Möglichkeit, sich in der διαδοχή des Bischofs von Rom zu 

verorten und dadurch seine Lehren als unverfälscht bzw. als „orthodox“ zu 

vermarkten. Ob Irenäus in diesem Zusammenhang konkretere Schritte 

empfahl, geht aus dem überlieferten Fragment nicht hervor.38 Besonders im 

Licht des eusebianischen Berichts über das Ergehen des Florinus lässt die 

Ermahnung allerdings kaum Spielraum für eine anderslautende Interpretation. 

Das Zeugnis des Irenäus ist schon deshalb besonders wertvoll, weil er die 

stadtrömischen Gegebenheiten nicht wie Eusebius lediglich aus Jahrhunderte 

38 „As far as we can tell from the extract, however, Irenaeus does not request Victor to 
‘dismiss’ or ‘excommunicate’ Florinus“, unterstreicht J. BEHR, Irenaeus (see n. 33), p. 54. 
Diese Sicht findet er auch bei Eusebius bestätigt, der nur darüber schreibt, dass Florinus 
„abgefallen“ sei. Die Konsequenzen fasst er folgendermaßen zusammen: „Rather than 
thinking of Florinus as being a ‘presbyter’ of the ‘bishop’ Victor, all indications are that they 
both belonged together to the ‘presbytery of the Church’ in Rome, an arrangement that we 
have seen repeated over the course of the second century ...“. Eine solche Deutung des 
irenäischen Fragments ist vor allem deswegen problematisch, weil sich Florinus expressis 
verbis damit rühmt, „dass er einer von euch ist“ (se unum esse e vobis). Damit ordnet Irenäus 
Florinus unverkennbar der Kirche/Gruppe/Fraktion, oder mit BEHR's Terminologie gesprochen,
der „company“ des Bischofs zu. Iren., Fr. 28, p. 457.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 12

alten Dokumenten kennt, sondern vielmehr aus erster Hand39: Irenäus besuchte

Rom zwischen 174 und 177. Damals überbrachte er als Presbyter einen Brief 

der Lyoner Märtyrer in die Reichshauptstadt.40 In diesem Zusammenhang lernte

er auch Bischof Eleutherus (175?-189?), den Vorgänger Viktors, persönlich 

kennen.41 Eine Zusammenkunft u. a. auch mit Viktor, damals bereits Presbyter, 

ist wahrscheinlich. Rege Korrespondenz herrschte ebenfalls zwischen den 

Lyoner und den stadtrömischen Geschwistern, diese lässt sich punktuell 

historisch42 fassen. Die Formulierungen des syrischen Fragments können also 

wohl kaum auf einen „Ausrutscher“ oder auf defizitäres Wissen zurückgeführt 

werden. Eher muss man davon ausgehen, dass die kollegiale Aufforderung der 

stadtrömischen Kirche von Irenäus wohl intendiert ist und auf die in der urbs 

vorherrschenden Leitungsstrukturen Rücksicht nimmt. Nach der Aussage des 

syrischen Fragments hat also Viktor zum Ende des 2. Jahrhunderts (noch) 

keinen besonderen disziplinarischen Anspruch in Rom aufzuweisen.

Nicht weniger bedeutend ist die Beobachtung, dass Irenäus (wieder43) in 

einer eher genuin stadtrömischen Angelegenheit interveniert. Bemerkenswert, 

dass er sich auch diesmal44 dazu berufen fühlt einzuschreiten, um den 

39 Siehe dazu R.M. GRANT, Irenaeus of Lyons, London, 1997, pp. 1–11; J. BEHR, “Gaul”, in Cambridge
History of Christianity, Bd. I: Origins to Constantine, ed. by R.A. BARANOWSKI, J.M.H. SMITH, T.F.X. NOBLE, 
Cambridge/New York, 2008, pp. 366–379, pp. 374–379; J. BEHR, Irenaeus (see n. 33), pp. 47–
57.

40 Eus., H. E., 5, 4,1, p. 432 sowie siehe C.E. HILL, Regnum Caelorum: Patterns of Millennial Thought 
in Early Christianity, Grand Rapids, Mich., 22001, pp. 254–259.

41 Vgl. Eus., H. E., 5, 4,1-2, pp. 432-434.
42 Neben dem vorliegenden Brieffragment zeigt es sich vor allem beim sog. Osterfeststreit wie

gut, ja bis ins Detail, Irenäus über die Vorgänge in Rom informiert war. Seine zweifache (uns
bekannte) Intervention unterstreicht den regen Austausch zwischen Rom und Lyon. Vgl. 
Eus., H. E., 5, 23,1-5, 25, pp. 488-498. Sollte die Annahme D. WANKE, Irenäus (see n. 33) 
zutreffen, würde sogar das irenäische Hauptwerk Adversus haeresis einen eindeutigen 
Rombezug aufweisen. Siehe auch unten, n. 43. Zwar weiß man nicht, ob sich der Autor der 
Refutatio und Irenäus jemals persönlich begegneten (als Presbyter der römische Kirche hätte
der Autor dazu durchaus Gelegenheit gehabt), die intensive Nutzung des irenäischen 
Materials sowie die Übernahme seiner häresiographischen Methode könnte allerdings in 
diese Richtung deuten. 

43 Vor einiger Zeit äußerte bereits D. WANKE, Irenäus (see n. 33), p. 238 die Vermutung, dass 
Adversus haeresis römische Adressaten vor Augen hat. Er geht davon aus, dass die 
römischen Bischöfe offenbar nicht die Verantwortung für die gesamte römische Kirche 
übernahmen und die Verehrung von „falschen“ Märtyrern, d. h. Märtyrer der Häretiker 
duldeten. Irenäus reagiert darauf, indem er die Konzepte successio episcoporum, bzw. 
apostolorum einerseits sowie die successio martyrum andererseits entwickelt und dadurch die 
Römer ermahnt: „Eine Gemeinde, die einen Häretiker wie Ptolemäus — und sei es 
stillschweigend — als Märtyrer anerkennt und damit gleichzeitig der Verbreitung seiner 
Irrlehren durch die Schüler Raum gibt (von denen einige unter Berufung auf die Theologie 
ihres Lehrers das Martyrium sogar vollständig ablehnen), läuft Gefahr, ihre Existenz als 
Glied des einen Christusleibes aufs Spiel zu setzen“.

44 Irenäische Interventionen bzw. Zurechtweisungen haben in Rom offenbar Tradition: Florinus,
der Osterfeststreit und möglicherweise das Martyrium des Ptolemaius ziehen alle an 
demselben Strang und enden mit einer sehr eindeutigen Lyoner Stellungnahme.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 13

destruktiven Tendenzen Einhalt zu gebieten. Es ist darüber hinaus augenfällig, 

dass Viktor bzw. das Presbyterkollegium nicht aus eigenen Initiative heraus 

handelt. Wieso sich Viktor und sein Priesterkollegium im Einklang vor der 

Aufgabe drücken, lässt sich aus dem Text nicht entnehmen. Man kann dahinter 

beispielsweise tatsächlich die von Irenäus ins Spiel gebrachte Vermutung 

annehmen. Eine mögliche Erklärung könnte hier das Hauskirchenwesen, oder 

die „Fraktionierung“ des stadtrömischen Christentums liefern.45 Bedenkt man 

jedoch, dass sich Florinus damit rühmt, unmittelbar in der Lehrautorität des 

Bischofs zu stehen — was er höchstwahrscheinlich auch tut, sonst wäre die 

Aufforderung Irenäus' an die Römer sinnlos —, dann relativiert sich das 

Argument der zersplitterten Gemeindelandschaft. Aufgrund regelmäßigen 

Kontakts sowohl mit dem Presbyterkollegium als auch mit dem Bischof ist es 

wohl kaum vorstellbar, dass Florinus der Spagat gelang, seine Lehren „im 

Verborgenen“ zu verbreiten. Ferner muss ja seine Hausgemeinde bzw. Schule 

auch mit anderen Gemeinden der Stadt in engerer Beziehung stehen. 

Schließlich ist Bischof Viktor auch „sein“ Bischof. Florinus' schriftstellerische 

Tätigkeit spricht übrigens auch gegen geheime Machenschaften, da er sich 

damit gezielt an die Öffentlichkeit wendete. Seine publizistischen Erfolge sind, 

gemessen an ihrer Verbreitung bis nach Gallien, durchaus beachtlich. Es wäre 

daher naiv anzunehmen, dass keiner in Rom davon Wind bekommt. Träfe 

folglich die durch Irenäus vorsichtig geäußerte Vermutung zu, dass die 

Zurückhaltung des römischen Klerus im Fall Florinus' tatsächlich einer 

Unwissenheit geschuldet ist, würde dieser Umstand weder auf Viktor, noch auf 

das Presbyterkollegium ein allzu vorteilhaftes Licht werfen. Konsequenterweise 

müsste man annehmen, dass der Bischof46 von Rom nicht einmal ahnte, was in 

den einzelnen Gemeinden vor sich ging. Ein solches Szenario wäre an sich 

denkbar, wenn auch eher weniger wahrscheinlich. Für dieses Phänomen der 

Untätigkeit, das öfter wohl zu beobachten ist, bietet P. Lampe ein 

Erklärungsmodell.47 Seiner Meinung nach pflegt man bis in die Zeit des 

45 Vgl. P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen (see n. 4), pp. 301–349.
46 Geht man hingegen davon aus, dass die inscriptio des syrischen Fragments zuverlässige 

Angaben vermittelt und dass Irenäus tatsächlich den Brief ausschließlich an Bischof Viktor 
adressierte, ist das Ergebnis erst recht  vernichtend. Tritt nämlich Bischof Viktor mit 
monarchischer Autorität auf (M. SIMONETTI, Roma cristiana (see n. 7), pp. 11–13), oder bricht 
erstmals mit der traditionellen stadtrömischen „Toleranz“ und lässt dabei monarchische 
Ansprüche verlauten (P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen (see n. 4), pp. 333–334), erweist
er sich schnell nicht nur als dem Amt nicht gewachsen, sondern auch vollkommen 
unbedarft: Er ist weder in der Lage, das Übel selbst zu erkennen, noch verfügt er offenbar 
über (qualifizierte) Vertraute, die ihn auf das Problem hätten hinweisen können. 

47 Nach P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen (see n. 4), pp. 332–334 liegen nicht einmal eine 



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 14

Eleutherus, des Vorgängers Viktors, eine gewisse Duldung von Heterodoxie. Die

offensichtliche Tatenlosigkeit der Römer kann ganz in dem Zeichen der 

stillschweigenden „Tolerierung“ nach stadtrömischen Gepflogenheiten gedeutet

werden: Viktor bzw. das Presbyterkollegium kennt zwar die Tätigkeiten und die 

sich zunehmend valentinianisch verfärbenden Glaubenssätze des Florinus, 

sieht aber weder Anlass48 noch Bedarf für eine Intervention. Die „tolerant-

ignorante“ Haltung ändert sich erst dann schlagartig, als die schriftliche 

Intervention des Irenäus und das darin enthaltene, kaum kaschierte Drängen 

eine wirkungsvolle Lösung Rom erreicht. Der Brief macht offensichtlich 

Eindruck; eine Reaktion bleibt, wie man von Eusebius49 erfährt, nicht aus. Nach 

seinem Zeugnis wird zwar die Problembewältigung von Viktor im Alleingang 

durchgeführt, jedoch bleibt ― angesichts der irenäischen Korrespondenz ― der 

Wert dieser Aussage eher gering. Betrachtet man das eusebianische Zeugnis 

für sich, so betritt ein selbstbewusster Bischof die Bühne, der Florinus ohne 

Zögern aus der Gemeinschaft ausschließt. Eine bereits vollzogene 

Monopolisierung von Disziplinargewalt in der Hand des Bischofs ist in seinem 

Verdikt unverkennbar. Nimmt man jedoch das irenäische Brieffragment hinzu, 

ändert sich die Kulisse entscheidend. Die Tatsache, dass die Stadtrömer erst 

auf die Umstände aufmerksam gemacht werden müssen, sowie der Erfolg der 

irenäischen Einflussnahme und die gezielte Aufforderung der Kirche von Rom 

statt Viktor alleine sprechen wohl kaum für einen angeblich recht souveränen 

und bereits monarchische Tendenzen verwirklichenden Bischof. Was aus der 

Szene offenbar wird, ist wohl kaum der angeblich autoritative Führungsstil 

Handvoll Ausnahmen vor, die vor Viktor gegen die stadtrömische Konvention des 
„Gewährenlassens“ verstoßen. Er nennt namentlich Marcion, Cerdo und „allenfalls die 
Karpokratianer“. Auf ähnliche Ergebnisse kommt auch D. WANKE, Irenäus (see n. 33), pp. 
237–239, als er die Adversus haeresis bezogen auf die stadtrömischen Verhältnisse 
interpretiert. Zwar lässt er offen, wieso eher Eleutherus als Viktor nicht interveniert, die 
theologischen Konsequenzen der (stillschweigenden) Anerkennung eines Häretikers als 
authentischen Märtyrer könnte jedoch Irenäus auf den Plan gerufen haben. Analoge 
Konsequenzen zieht auch E. THOMASSEN, “Orthodoxy and Heresy in Second-Century Rome”, 
The Harvard Theological Review, 97 (2004), pp. 241–256, als er die Wirkung des Valentinus in 
Rom untersucht.

48 Gleich mehrere Motive nennt P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen (see n. 4), p. 264 und pp.
327–329 für das duldende Verhalten Viktors: Die bereits thematisierte mögliche Unkenntnis 
des Viktors rührt aus der fraktionierten stadtrömischen Kirche her. Demnach, Florinus 
„verwirklichte sich 'woanders' [...] und entzog sich deshalb [...] Viktors Kenntnis“. Auch die 
hohe Stellung des Florinus am Kaiserhof könnte für die Christen der Stadt — und Viktor — 
von Nutzen gewesen sein. Fraglich ist allerdings nicht nur, wie „glänzend“ die erwähnte 
Stellung am Hofe des Kaisers tatsächlich war und ob Florinus diese auch noch während 
seines Romaufenthaltes innehatte, sondern auch, wie sich ein Presbyter, der auch rege 
veröffentlicht, dermaßen erfolgreich „entziehen kann“. Vgl. Eus., H. E., 5, 20,5, p. 482.

49 Vgl. Eus., H. E., 5, 15, p. 458.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 15

Viktors, sondern die beachtliche Autorität des Lyoners, die selbst in Rom ohne 

Wenn und Aber akzeptiert wird. 

Die Florinus-Affäre fördert also unter dem Strich eine ganze Reihe von 

bedeutenden Beobachtungen zutage. Die wohl wichtigste darunter ist die 

Erkenntnis, dass der Zeitgenosse Irenäus die Lösung des Problems nicht nur 

von Bischof Viktor als Einzelperson erwartet, sondern vielmehr von einem 

kollektiven Entscheidungsprozess in Disziplinarfragen ausgeht und diese als 

eine Sache der Selbstverständlichkeit bei den Römern voraussetzt. Nicht 

weniger bedeutend ist die zweite Einsicht zum Verhalten Viktors. Seine 

Ignoranz gegenüber Florinus und seine valentinianisch gefärbten Lehren, 

obwohl dieser sie offenbar nicht insgeheim propagiert, ist nicht nur auffällig, 

sondern passt auch hervorragend zu dem traditionellen stadtrömischen Prinzip 

des Gewährenlassens. Der Presbyter hätte vermutlich noch viele Jahre seinen 

Tätigkeiten nachgehen können, wenn Irenäus ihm nicht einen Strich durch die 

Rechnung gemacht und die Römer zum Handeln angespornt hätte. Zum 

Schluss muss noch auf eine, für die Fragestellung nicht gerade unbedeutende 

Tendenz hingewiesen werden: Wofür bei Irenäus noch Viktor und das 

Presbyterkollegium bzw. die römische Kirche verantwortlich gemacht wird, sieht

Eusebius nur noch den Ortsbischof in der Pflicht. Die Verschiebung der 

Disziplinarkompetenz und seine Monopolisierung in der Hand des Bischofs ist 

offenbar in der Zeit von Eusebius zu einem Abschluss gekommen. Deshalb 

eignen sich seine Nachrichten zur bischöflichen Verwaltung von 

Disziplinargewalt ohne eingehende Prüfung kaum für die Erschließung des 

Sachverhalts in der vorkonstantinischen Periode.

3. Theodotus aus Byzanz

Theodotus50, auch genannt, der Gerber, kann sich eines gewissen „Ruhms“ 

im Vergleich zu Florinus erfreuen, da er nicht nur bei Eusebius, sondern auch in 

50 Zur sozialgeschichtlichen Analyse der Theodotianer siehe P. LAMPE, Die stadtrömischen 
Christen (see n. 4), pp. 289–293. Einen kurzen Überblick bietet auch M.-Y. PERRIN, Rom (see n.
7), pp. 701–703; M. WILLING, Häreseograph (see n. 31), pp. 279–297; K. BRACHT, Hippolyts Schrift
In Danielem: kommunikative Strategien eines frühchristlichen Kommentars, Tübingen, 2014, pp. 135–
136.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 16

der Refutatio omium haeresium51 gleich fünfmal eine explizite Erwähnung52 findet. 

Über seine Person erfährt man von seinem unmittelbaren stadtrömischen 

Zeitgenossen jedoch, abgesehen von einer relativ detailreichen Wiedergabe 

seiner adoptianistischen Lehren53, nur noch so viel, dass er aus Byzantium 

stammt und als der Gründer einer neuen Häresie gelten darf.54 Aus den beiden 

größeren Abschnitten zu seinen Lehren und zu seiner Person geht in keinster 

Weise hervor, dass er in Rom tätig gewesen ist. Zwar werden seine 

dynamischen Glaubensformeln über den Sohn im Calixtusabschnitt55 zweimal 

mit der Häresie des römischen Bischofs in Verbindung gebracht, seine 

anderweitig gesicherte stadtrömische Wirkung lässt sich daraus nicht 

erkennen.56 Ferner erwähnt der Autor noch, dass einer seiner Schüler, der 

ebenfalls Theodotus hieß und ähnlich wie Calixtus in der Finanzwirtschaft57 tätig

war, die ursprünglichen Lehren des Byzantiners mit Spekulationen um 

Melchisedech erweiterte. Damit ist das Thema Theodotianer für den Autor 

abgehakt. 

Zu Person, Werk und Ergehen des Theodotus weiß Eusebius nicht mehr als 

51 Dieses Kompendium von 32 Häresien wird traditionell mit dem Namen Hippolytus 
(Romanus) in Verbindung gebracht. Die Zuweisung des Werkes zum Hippolytus-Korpus 
sowie die Autorschaft ist Subjekt zum Teil heftiger Kontroversen. Da der Text keinen 
(un)mittelbaren Aufschluss über seinen Verfasser gibt und eine Verbindung zu „Hippolytus“ 
nur umständlich und mit erheblichen Unsicherheiten behaftet hergestellt werden kann 
(diese wird durch die Chronicon welche mit der Passah- und Osterfestkalender der sog. 
Hippolytusstatue identifiziert wird sowie der Hinweis der Refutatio auf De universo, der mit der
Schriftenverzeichnis der Statue in Verbindung steht, „gesichert“), wird die Schrift als ein 
Werk eines unbekannten Verfassers behandelt und als der „Autor (der Refutatio)“ genannt. 
Siehe dazu u. a. C. SCHOLTEN, “Hippolytos II (von Rom)”, in Reallexikon für Antike und Christentum,
15, Stuttgart, 1991, p. Sp. 492–551; A. BRENT, Hippolytus (see n. 1); M. SIMONETTI, 
“Introduzione”, in Ippolito, Contro Noeto, ed. by M. SIMONETTI, Bologna, 2000, pp. 7–146; M. 
SIMONETTI, Profilo (see n. 7); C. SCHOLTEN, “Autor, Anliegen und Publikum der Refutatio”, in Des 
évêques, des écoles et des hérétiques: actes du colloque international sur la ‘réfutation de toutes les 
hérésies’, Genève, 13-14 juin 2008, ed. by G. ARAGIONE, E. NORELLI, Prahins, 2011, pp. 135–166; E. 
CASTELLI, L’Elenchos, ovvero una ‘biblioteca’ contro le eresie (see n. 7).

52 Refut. 7, 35,1-2; 9, 3; 9, 12,19; 10, 23,1-2; 10, 27,4 = Hippolytus [Romanus], Refutatio 
omnium haeresium, ed. by P. Wendland, Leipzig, 1916, (GCS Hippolytus 3), p. 222; p. 240; p. 
249; p. 282; p. 284).

53 Mehr dazu bei M. DECKER, Die Monarchianer - frühchristliche Theologie im Spannungsfeld zwischen 
Rom und Kleinasien, 1987; B.D. EHRMAN, “The Theodotians as Corruptors of Scripture”, Studia 
patristica, 25 (1993), pp. 46–51; W.A. LÖHR, “Theodotus der Lederarbeiter und Theodotus der 
Bankier — ein Beitrag zur römischen Theologiegeschichte des zweiten und dritten 
Jahrhunderts”, Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der Älteren Kirche, 
87 (1996), pp. 101–125. 

54 Refut. 7, 35,1, p. 222. Ferner findet Theodotus noch einmal im Calixtusabschnitt eine 
Erwähnung, als der Autor dem Bekenner-Bischof vorwirft, mal der Lehre des Sabellius, mal 
der des Theodotus zu verfallen. Refut. 9, 12,19, p. 249: „...ἵνα μόνον κατὰ τὴς ἀλήθειας 
λέγειν δοκῇ, ποτὲ μὲν εἰς τὸ Σαβελλίου δόγμα ἐμπίπτων, ποτὲ δὲ εἰς τὸ Θεοδότου οὐκ 
αἰδεῖται ...“.

55 Refut. 9, 12, pp. 246-251.
56 Refut. 9, 12,19; 10, 27,4, p. 249; pp. 283-284.
57 Refut. 7, 36,1-2, pp. 222-223.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 17

die Refutatio zu berichten: Theodotus der Gerber begegnet uns hier als Urheber 

einer neuen Häresie während der Amtszeit Viktors. Immerhin erwähnt er noch, 

dass Theodotus in Rom tätig ist und wirft ihm Heterodoxie vor58. Die ziemlich 

knapp ausfallende Charakterisierung lässt sich diesmal eindeutig auf 

Quellenmangel zurückführen. Dem Caesareaner steht offensichtlich nur eine 

einzige Schrift zum Thema zur Verfügung, die zudem anonym ist: „Gegen die 

Häresie des Artemon“.59 Darin ist wohl auch das größte Problem des 

Kirchenhistorikers begründet: Die quälende Ratlosigkeit über die 

chronologische Einordnung der Theodotianer.60 

Anonymus scheint über präzise Kenntnisse über das Thema „Theodotianer“ 

zu verfügen. Gegenüber der Behauptung der Artemonier, dass ihre Lehren auf 

die Apostel zurückgingen, bietet er gleich drei Einwände. Hier ist vor allem der 

58 Eus., H. E., 5, 28,1-6; 28,9, pp. 500-502; p. 502, besonders aber 5, 28,6 und 5, 28,9. 
59 In Eus., H. E., 5, 27, pp. 498-500 versucht Eusebius seine Unsicherheit bezüglich der gleich 

zu zitierenden Quelle ziemlich langatmig darzulegen. Die Anonymität bereitete ihm zum Teil
gleich auf mehreren Ebenen unlösbare Schwierigkeiten. Einige Gelehrte unternahmen daher
nicht wenig Anstrengungen und griffen dem Caesareaner hilfsbereit unter die Arme, indem 
sie versuchten, den Verfasser des Zitats zu identifizieren. Neben dem auf einer 
frühmittelalterlichen Identifikation basierenden Vorschlag von T.D. BARNES, Constantine and 
Eusebius, Cambridge, Mass., 1981, pp. 133–135, der den Verfasser mit Presbyter Gaius von 
Rom in Verbindung bringt, gibt es bereits aus der Antike durch Theodoret von Cyrus einen 
weiteren Hinweis, der den fraglichen Text als ein Zitat aus dem „Kleinen Labyrinth“ auswies.
Thdt., Haer. 1,23 = Theodoritus Cyrensis, Haereticarum fabularum compendium, ed. by J. L. 
SCHULZE, Paris, 1864 (PG, 83), pp. 335-556, hier pp. 371-372. Vor einiger Zeit wurde diese 
These von R.H. CONNOLLY, “Eusebius ‘H.E.’ V. 28”, Journal of Theological Studies, 49 (1948), pp. 
73–79 erneut aufgegriffen. Da damals das „Kleine Labyrinth“ als ein authentisches Werk 
des „Hippolyts von Rom“ angesehen wurde, verleitete diese Tatsache H. Connolly dazu, ihn 
als Verfasser des eusebianischen Fragments auszumachen. Seine Argumente sind folgende:
1) Sowohl die Schrift, als auch Hippolyt sind in Rom verwurzelt. 2) Er lebte und wirkte 
bereits unter Viktor. 3) Stil und Sprache sind einander ähnlich. M. WILLING, Häreseograph (see
n. 31), pp. 285–287 ergänzt noch, dass die Unterscheidung der Refutatio zwischen 
Theodotus dem Gerber bzw. dem Geldwechsler auch für eine hippolytische Verfasserschaft 
spräche. Sie aber — wie ich finde, nicht zu Unrecht — spricht sich gegen eine solche 
Identifizierung aus. Sie hebt hervor, dass Eusebius solche Informationen bietet, die 
ausgezeichnet in das häresiographiesche Konzept des Hippolyts passen würden. Es wäre 
also kaum zu verstehen, wieso er ausgerechnet diese Beweise nicht in die Refutatio hätte 
einfließen lassen wollen. Das schwerwiegendste Argument nannte m. E. J.T. FITZGERALD, 
“Eusebius and ‘The little labyrinth’”, in The early church in its context: essays in honor of Everett 
Ferguson, ed. by A.J. MALHERBE, Leiden, 1998, pp. 120–146, pp. 134–135: Während die 
eusebianische Quelle keine erkennbare Abneigung gegenüber Bischof Zephyrinus 
demonstriert, ist die Meinung des Autors über den „Dilettanten“ ist wesentlich weniger 
schmeichelhaft. Dieses muss noch mit einem weiteren Einwand ergänzt werden. Ein 
Argument, welches das Fragment doch noch vor dem Bruch zwischen dem Autor und 
Zephyrinus verorten würde, muss deshalb ausscheiden, weil das Fragment offenbar aus der
Retrospektive, vermutlich einige Zeit nach dem Tod des Zephyrinus verfasst wurde. Das 
schließt jegliches Wohlwollen oder die Neutralität des Autors gegenüber dem ungebildeten 
Bischof aus. Refut. 9, 11,1, p. 245: „τὸν Ζεφυρῖνον, ἄνδρα ἰδιώτην καὶ ἀγράμματον καὶ 
ἄπειρον τῶν ἐκκλησιαστικῶν ὅρων ...“. Folglich muss das Fragment nach wie vor als 
anonym betrachtet werden. Ähnlich urteilt übrigens auch R.M. GRANT, Eusebius as Church 
Historian, Oxford, 1980, pp. 91–92.

60 Vgl. M. WILLING, Häreseograph (see n. 31), pp. 288–290.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 18

Letzte dieser drei von Interesse. Dort argumentiert er, dass die stadtrömische 

Kirchengeschichte selbst gegen die Lügen der Artemonier spricht: Denn 

ausgerechnet Viktor war derjenige, der Theodotus, den Begründer dieser 

Häresie, aus der Kirche ausschloss.61 Konsequenterweise, wenn Viktor wirklich 

die Lehren des Theodotus, dass Christus ein bloßer Mensch sei, vertreten hätte,

wieso hätte er ihn dann von der Kirche verstoßen? — fragt sich Anonymus nicht

gerade unberechtigt. Folglich muss es Bischof Viktor gewesen sein, der dem 

sich ausbreitenden dynamischen Monarchianismus die Stirn bot und die 

Gemeinschaft mit deren stadtrömischen Vertretern kurzerhand aufkündigte. 

Leider erspart sich Anonymus jeglichen Hinweis darauf, wie es überhaupt zu 

einem Konflikt zwischen Viktor sowie seiner Bischofskirche und der Schule des 

Theodotus aus Byzanz kommt.62 Ebenso schweigt er über jegliche 

diesbezügliche Modalitäten. Deshalb lässt sich weder aus der Schrift „Gegen 

die Häresie des Artemon“, der Historia ecclesiastica, noch aus der Refutatio ein 

Bild über den Vorgang und die Rolle des Viktors rekonstruieren.63 

4. Blastus und der sog. Osterfeststreit

Der Ausschluss des Blastus64 stellt den bei Eusebius am schlechtesten 

dokumentierten Fall dar. Aus seiner ersten Notiz65 erfährt man lediglich, dass 

61 Eus., H. E., 5, 28,6, p. 502: „… ἀκριβῶς εἰδότες ὅτι Βίκτωρ Θεόδοτον τὸν σκυτέα, τὸν 
ἀρχηγὸν καὶ πατέρα ταύτης τῆς ἀρνησιθέου ἀποστασίας, ἀπεκήρυξεν τῆς κοινωνίας.“

62 Die hier zitierte Schrift „Gegen die Häresie des Artemon“ bezichtigt Theodotus einer 
ausgedehnten Lehrtätigkeit, die in einem ansehnlichen Schülerkreis mündete. Namentlich 
sind sogar fünf seiner Schüler bekannt: Asklepiodotus, Theodotus der Geldwechsler, 
Asklepiades, Herophilus und Apolloniades. Eus., H. E., 5, 28, 9; 16-17, p. 502; pp. 504-508. 
Nach den Vorwürfen des Anonymus beschäftigte sich die Theodotianosschule nicht nur mit 
adoptianischen Spekulationen, sondern bewunderte sie auch Aristoteles und Theophrast 
sowie widmete sich der Geometrie Euklids. Eus., H. E., 5, 28,14, p. 504. Darüber „weiß“ 
allerdings die Refutatio überraschenderweise rein gar nichts. Diese Tatsache ist um so 
bemerkenswerter, weil die Vorwürfe des Anonymus wunderbar in sein härsiographisches 
Konzept der successio haereticorum passen würden. Denkbar wären also, darin die Ursachen 
des Konflikts zwischen Viktor und Theoldotus zu vermuten. Bedenkt man jedoch den Fall 
des Florinus sowie des Praxeas, drängt sich unweigerlich die Frage auf, inwiefern dieses 
Erklärungsmodell tatsächlich praxistauglich ist. 

63 In diesem Zusammenhang bezweifelt sogar M.-Y. PERRIN, Rom (see n. 7), p. 684, n. 118, dass 
Viktor unmittelbar im Ausschluss von Theodotus involviert gewesen wäre: „Daß Victor die 
Exkommunikation von Theodotus dem Lederarbeiter veranlaßt haben soll, wurde bereits in 
der Frühzeit des Christentums bestritten“. Auf welcher Grundlage er diese Aussage macht, 
erfährt man leider nicht. 

64 Zur Person und Rolle von Blastus im Streit siehe M. SIMONETTI, Roma cristiana tra II e III secolo
(see n. 7), pp. 115–122; P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen (see n. 4), pp. 321–322; A. 
BRENT, Hippolytus (see n. 1), pp. 412–415; J.A. FISCHER, A. LUMPE, Die Synoden von den Anfängen 
bis zum Vorabend des Nicaenums, ed. by W. Brandmüller, Paderborn/München, 1997, pp. 60–
87. Die Kontroverse im Überblick sowie eine Auswahl an Literatur entnehme aus V. LOI, B. 
AMATA, “Easter, III. The easter controversy”, in Encyclopedia of Ancient Christianity, 1, ed. by A. 
DI BERARDINO, T.C. ODEN, J. HOOVER, Downers Grove, 2014, pp. 763–764.

65 Eus., H. E., 5, 15, p. 458.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 19

Blastus in Rom tätig ist und auf die gleiche Weise wie der Presbyter Florinus 

abfällt.66 Daraus lässt sich nicht einmal entnehmen, ob er, wie Florinus, das 

Amt eines Presbyters bekleidet, oder „nur“ das gleiche Schicksal67 mit ihm teilt.

Nach der detaillierten Darstellung der „phrygischen Propheten“ kommt 

Eusebius noch ein zweites Mal kurz auf Blastus zu sprechen. Hier68 erwähnt er, 

dass Irenäus einen Brief mit dem Titel „Πρὸς Βλάστον περὶ σχίσματος“69 an 

jenen adressiert. Abgesehen vom Titel kann der Caesareaner dazu scheinbar 

nichts weiter berichten.70 Dieser verrät dennoch soviel, dass dieses Mal wohl 

weder mit dem Anschluss an eine bereits bestehende Häresie, noch mit der 

Neugründung einer heterodoxen Gemeinschaft zu rechnen ist. Diese wäre nach

dem Sprachgebrauch des Irenäus konsequent als Häresie (αἵρεσις) 

gekennzeichnet71 worden. Dementsprechend muss man hier davon ausgehen, 

dass Irenäus Blastus „nur“ zur Verantwortung ziehen will, weil er eine 

Bedrohung der Einheit der Kirche in ihm sieht. Diese Beobachtung ist insofern 

von Bedeutung, weil sie nicht gegen eine Identifikation von Blastus mit dem 

Anführer der stadtrömischen Quartodezimaner72 spricht. Eine unmittelbare 

Verbindung beider Personen stellt erst der anonyme Autor, Pseudo-Tertullianus 

genannt, in der Adversus omnes haereses, her: Blastus „latenter Iudaismum vult 

introducere“73. Basiert diese Notiz auf belastbaren Informationen, wäre damit 

66 Eus., H. E., 5, 15, p. 458: „… Βλάστος τε σὺν τούτῳ, παραπλησίῳ πτώματι 
κατεσχημένος ...“. Daraus entnimmt J. BEHR, Gaul (see n. 39), pp. 45–46, dass Blastus und 
Florinus, beide Presbyter in Rom, nicht nur valentinianischen Lehren in Rom Geltung 
verschaffen wollten, sondern auch beide von der Kirche abfielen, aber nicht exkommuniziert
wurden. Noch etwas weiter geht K. ESHLEMAN, The Social World of Intellectuals in the Roman 
Empire: Sophists, Philosophers, and Christians, Cambridge, 2012, p. 59, wenn sie beide 
Protagonisten als valentinianische Presbyter beschreibt. Gegen solche Verortungen spricht 
die Bemerkung des Eusebius mit großer Eindeutigkeit: „Bezüglich der Wahrheit suchte jeder
eigene, neue Wege zu gehen.“ Eus., H. E., 5, 15, p. 458: „… θάτερος ἰδίως περὶ τὴν 
ἀλήθειαν νεωτερίζειν πειρώμενος.“ Damit verdeutlicht der Caesareaner, dass es sich hier 
um zwei voneinander getrennte Fortgänge handelt. Folglich kann Blastus kaum als ein 
Lehrer mit valentinianischem Einschlag fungieren. Ob beide Presbyter waren, ist im Fall des 
Florinius sicher, bei Blastus wäre es durchaus denkbar, wenn man ihn als Wortführer der 
stadtrömischen Quartodezimaner bestimmt. Siehe auch M. WILLING, Häreseograph (see n. 
31), pp. 277–278.

67 Diese Angabe erscheint übrigens im Licht der zweiten Notiz ebenfalls vertrauenswürdig. 
Siehe dazu unten, n. 73.

68 Eus., H. E., 5, 20,1, pp. 480-482.
69 Eus., H. E., 5, 20,1, p. 480.
70 Vgl. A. CARRIKER, Library (see n. 27), pp. 217–218; M. WILLING, Häreseograph (see n. 31), pp. 

277–278. A. BRENT, Hippolytus (see n. 1), p. 64, n. 48 geht sogar ein Schritt weiter als er 
schreibt: „Eusebius' reflections on Blastus are, to say the least, confused“. 

71 Vgl. M. WILLING, Häreseograph (see n. 31), p. 278, n. 710.
72 Zu der „korrekten Schreibweise“ der Quartodezimaner siehe W. HUBER, Passa und Ostern: 

Untersuchungen zur Osterfeier der alten Kirche, Berlin, 1969, p. 5, n. 35.
73 Ps. Tert., Haer., 8,1 = Pseudo Tertullianus, Aduersus omnes haereses, ed. E. KROYMANN, Turnhout, 

1954 (CCSL, 2), pp. 1401-1410, hier p. 1410. Für eine quartodezimanische Verortung spricht
wohl auch eine eusebianische Notiz. Demnach adressierte Irenäus einen Brief an Blastus 



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 20

einer der bedeutendsten Protagonisten der stadtrömischen 

quartodezimanischen Fraktion benannt.74

Die Quartodezimaner werden auch in der Refutatio omnium haeresium 

angeschnitten75 und nach Tatianus sowie Hermogenes, aber noch vor den 

Neuen Propheten im Telegrammstil umrissen. Bereits die einleitenden Worte 

fallen durch einen ausgesprochen rauen Ton ins Auge: „Gewisse Andere“, so die

Refutatio, haben eine „streitlustige Natur“, sind „dreiste Ungebildete“ und 

haben eine „kämpferische Art und Weise“.76 Keine weiteren Häretiker — 

abgesehen von „Erzfeind“ Calixtus sowie in diesem Kontext seinem Vorgänger 

Zephyrinus77 — werden von dem Autor in medias res diffamiert. Nach den 

einleitenden Vorwürfen geht es aber erstaunlich sachlich zu. Erst wird 

berichtet, dass sich diese „Anderen“ auf das „frühere Gesetz“78 berufen und 

„Ostern am vierzehnten Tag des ersten Monats“79 feiern. Wer es nicht so halte, 

so das Gesetz bzw. der Grundtenor der Quartodezimaner, soll verflucht sein.80 

Nach einer frappanten Widerlegung81 muss er sich geschlagen geben und 

einräumen: „Im übrigen stimmen sie mit der apostolisch-kirchlichen 

Überlieferung überein“82.

Der Abschnitt zu den Quartodezimanern bleibt in der Refutatio dermaßen 

über das Schisma und nicht über die Häresie. Eus., H. E., 5, 20,1, pp. 480-482. Mit dem 
Schisma wäre dann die Eskalation des quartodezimanischen Streits gemeint. Ziel des 
Briefes könnte demnach auch ein Zureden des Irenäus sein, Blastus zu einer friedvollen 
Lösung und zur Einheit mit der Mehrheitskirche analog zum Brief an Viktor bei Eusebius zu 
bewegen. Die Behauptung von Pacianus, nachdem nicht nur „Blastus der Grieche“ (graecus 
Blastus), sondern auch Theodotus und Praxeas Anhänger der Neuen Prophetie waren, muss 
selbst dann als zweifelhaft gelten, wenn theoretisch eine solche Konstellation denkbar wäre.
Die angebliche kleinasiatische Herkunft des Blastus würde eine solche Kombination an 
Lehrsätzen sogar rechtfertigen. Pacian., Ep. 1, 2,1 = Pacianus Barcinonensis, Epistulae II ad 
Symprosianum, ed. C. GRANADO, Paris, 1995 (SC, 410), pp. 166-204, hier p. 168.

74 Zu einem ähnlichen Schluss kommt auch F. SCORZA BARCELLONA, Vittore (see n. 6), p. 231.
75 Refut. 8, 18, pp. 237-238). Siehe dazu auch N. BROX, “Tendenzen und Parteilichkeiten im 

Osterfeststreit des zweiten Jahrhunderts”, Zeitschrift für Kirchengeschichte, 83 (1972), pp. 291–
324, pp. 313–314; A. BRENT, Hippolytus (see n. 1), pp. 65–69.

76 Refut. 8, 18,1, p. 237: „Ἕτεροι δέ τινες, φιλόνεικοι τὴν φύσιν, ἰδιῶται τὴν γνῶσιν, 
μαχιμώτεροι τὸν τρόπον …“.

77 Der Calixtusvorgänger Zephyrinus darf sich sogar zweimal mit der wenig schmeichelhaften 
Charakterisierung eines ἰδιώτης schmücken. Damit stellt er mit Abstand die „ungebildetste 
Person“ des Werkes dar. Abgesehen von ihm sowie den Quartodezimanern wird keine 
weitere Person oder Gruppe als unwissend abgestempelt. Refut. 8, 18,1; 9, 7,1; 9, 11,1, p. 
237; p. 240; p. 245.

78 Gemeint ist Ex 12, 18.
79 Refut. 8, 18,1, p. 237: „… συστάνουσι δεῖν τὸ πάσχα τῇ τεσσαρεσκαιδεκάτῃ τοῦ πρώτου 

μηνὸς …“.
80 Deut 27,26; Num 9,13.
81 Siehe dazu unten, n. 95.
82 Refut. 8, 18,2, p. 238: „… ἐν δὲ τοῖς ἑτέροις οὗτοι συμφωνοῦσι πρὸς πάντα τὰ τῇ ἐκκλησίᾳ 

ὑπὸ τῶν ἀποστόλων παραδεδομένα.“



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 21

allgemein83 — sowohl in seiner Kritik als auch in der Kontextualisierung —, dass

man allein aus dem Abschnitt heraus kaum eine fundierte Entscheidung 

darüber treffen kann84, ob der Autor Blastus sowie die stadtrömische Fraktion 

oder „die Quartodezimaner“ im Allgemeinen anprangert. Die einzige 

Auffälligkeit stellt die einführende Charakterisierung der Gruppe als ungebildet,

streitsüchtig und kampfbereit dar. Einerseits ist es gut möglich, dass man es 

bei dieser Aneinanderreihung von negativen Adjektiven mit einem 

häresiographischen Mittel zu tun hat: Dem Autor gehen die bewährten Mittel 

aus, die Quartodezimaner als eine Häresie85 zu stilisieren. Er kann oder will86 

hier offenbar keine Rückführung ihrer Lehren auf die „Weisheit der Griechen“ 

vornehmen und sie dadurch in die successio haereticorum einbinden. Den 

belastendsten Vorwurf, den der Autor hier aufführen kann, erscheint im 

Vergleich zu anderen Häresien seines Monumentalwerkes nicht nur recht banal,

sondern deutet dazu auch noch in Richtung Judentum. Folglich ist es ein 

vielfaches einfacher, den Quartodezimanern mangelnde Bildung sowie eine 

kämpferisch-streitsüchtige Haltung zu unterstellen bzw. ihre Unfähigkeit, die 

Schriften „richtig“ zu verstehen zu unterstreichen, als eine komplette 

Sukzessionskette für sie zu entwickeln. Andererseits ist es genauso gut 

möglich, dass der Autor tatsächlich die stadtrömischen Ableger der 

Quartodezimaner vor Augen hatte. Dafür sprechen die bereits wohlbekannten 

Argumente: Die mangelnde Bildung, die streitlustige Natur sowie insbesondere 

die Kampfbereitschaft. 

83 In diesem Zusammenhang weist I. MUELLER, “Heterodoxy and Doxography in Hippolytus’ 
‘Refutation of All Heresies’”, Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, II,36,6 (1992), pp. 
4309–4374, pp. 4347–4350 darauf hin, dass das Ende von Buch VII (Carpocrates; Kerinthus;
Ebioniten; Theodotus aus Byzanz und Theodotus der Geldwechsler; die Nicoaliten, Kerdon 
und Lukian; Apelles Refut. 7, 32-7, 38) und weite Teile des Buches VIII (Apelles, Tatian, 
Hermogenes, Quartodezimaner; Phrygischen Propheten; Enkratites) grundsätzlich zum 
schlechtesten ausgearbeiteten Teil der Refutatio gehören. Für diesen Umstand liegen 
allerdings keine erkennbaren Gründe vor.

84 W. HUBER, Passa (see n. 72), pp. 14–16 geht ohne weitere Begründung davon aus, dass der 
Autor der Refutatio zweifellos Blastus und die stadtrömischen Ableger der kleinasiatischen 
Quartodezimaner vor Augen hat. Darin wird er von N. BROX, Tendenzen (see n. 75), pp. 313–
314 gefolgt. Dagegen spricht sich aber A. HILGENFELD, Der Paschastreit der alten Kirche: nach 
seiner Bedeutung für die Kirchengeschichte und für die Evangelienforschung urkundlich dargestellt, 
Halle, 1860, pp. 280–281 aus. 

85 Sie werden in der Refutatio weder als Häresie abgestempelt noch nach ihrem Schulhaupt ge-
bzw. benannt (da diese erst gar nicht erwähnt werden). 

86 Es ist auffallend, wie kurz die Behandlung der Quartodezimaner, besonders im Vergleich zu 
gnostischen Gruppen, ausfällt. Gleichzeitig sprengt ihre Darstellung nicht den Umfang, der 
den Häresien des Buches VII und VIII eingeräumt wird. Daraus wird ersichtlich, dass die 
Gnostiker eindeutig im Rampenlicht der Refutatio stehen. Die übrigen Häresien (abgesehen 
von den Calixtianern) werden der Vollständigkeit halber dazu gezogen und 
dementsprechend eher halbherzig abgefertigt. Dieses Schicksal trifft offenbar auch die 
Quartodezimaner. Vgl. oben, n. 83.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 22

Es ist ungewiss, wenngleich eher unwahrscheinlich, dass der Verfasser den 

Osterfeststreit bereits als Presbyter hautnah erlebt. Dennoch hat er gute 

Chancen, Blastus wenigstens vom Hörensagen zu kennen. Folglich dürften ihm 

die Einzelheiten zum Streitverlauf und zur quartodezimanischen Position 

bekannt gewesen sein.87 Aus seiner Sicht mögen die Quartodezimaner 

tatsächlich ungebildet (im Sinne von mangelnder Erkenntnis, γνῶσις) sein, da 

sie sich nicht überzeugen lassen, sowie kampfbereit, weil sie ihre Überzeugung 

bzw. ihre Tradition zu verteidigen wissen. Auch das sonst leider nicht erhaltene 

irenäische Schreiben an Blastus „Über das Schisma“88 könnte sehr wohl in 

diesem Sinn für die Kampffreudigkeit der Quartodezimaner sprechen. Daher ist 

es denkbar, ja gerade wahrscheinlich, dass die Refutatio tatsächlich 

stellvertretend für „die Quartodezimaner“ über die Blastusgruppe referiert und 

sie aus persönlichen Erfahrungen heraus als ungebildet und streitsüchtig 

charakterisiert. Trifft diese Feststellung zu, fällt umso mehr ins Auge, wie 

äußerst mager das dargebotene genuine bzw. spezifische Material zu den 

Quartodezimanern ausfällt. Der Autor entwurzelt sein Referat regelrecht, indem

er die Namen tilgt, den Ort unterschlägt und darüber hinaus zu erwähnen 

„vergisst“, dass die Quartodezimaner für ihre Tradition eine ebenso 

apostolische Herkunft beanspruchen89 wie diejenigen, die die dominikale Feier 

favorisieren. 

Von dem Osterfeststreit erfährt man aus der Feder des Eusebius einiges 

mehr. Der Caesareaner nimmt in seinen Bericht gleich zwei, wohl demselben 

Brief entstammende irenäische Fragmente90 auf, sowie einen weiteren Brief91 

des Polykrates von Ephesus, beide an Bischof Viktor adressiert.92 Das ändert 

allerdings kaum etwas an der Tatsache, dass Eusebius eine ausgesprochen 

durcheinander geratene, stark selektive und eindeutig tendenziöse 

87 So urteilt auch N. BROX, Tendenzen (see n. 75), p. 313.
88 Eus., H. E., 5, 20,1, pp. 480-482. Ähnlich W. HUBER, Passa (see n. 72), p. 14, Amn. 16; N. BROX,

Tendenzen (see n. 75), pp. 313–314.
89 Entsprechend argumentieren sowohl Irenäus als auch Polykrates von Ephesus. Eus., H. E., 5,

24,2-6; 5, 24,14-17, pp. 490-492; pp. 494-496.
90 Eus., H. E., 5, 24,12-3; 24,14-17, p. 494; pp. 494-496. Siehe dazu M. RICHARD, “La Lettre de 

Saint Irénée au Pape Victor”, Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der 
Älteren Kirche, 56 (1965), pp. 260–282; N. BROX, Tendenzen (see n. 75), pp. 292–308; H. 
CAMPENHAUSEN, “Ostertermin oder Osterfasten? Zum Verständnis des Irenausbriefs an Viktor 
(Euseb. Hist. eccl. 5,24,12-17)”, Vigiliae Christianae, 28 (1974), pp. 114–138; W. PETERSEN, 
“Eusebius and the Paschal Controversy”, in Eusebius, Christianity, and Judaism, ed. by H.W. 
ATTRIDGE, Detroit, 1992, pp. 311–325.

91 Eus., H. E., 5, 24,2-7; 8, pp. 490-492; p. 492.
92 Für eine detaillierte Materialanalyse siehe A. CARRIKER, Library (see n. 27), pp. 245–247.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 23

„Rekonstruktion“ der Ereignisse93 präsentiert. Ferner sind die Quellen, zu denen

Eusebius bezüglich der ersten Phase der Auseinandersetzung Zugang hat, stark

limitiert. Das verdeutlicht z. B. die bereits angesprochene Tatsache, dass der 

Zusammenhang zwischen Blastus und den Quartodezimanern aus der 

Kirchengeschichte nicht erkennbar wird. Dementsprechend ist es beinahe 

aussichtslos, anhand der eusebianischen Angaben eine tragfähige und 

einigermaßen lückenlose Rekonstruktion der Ereignisse vorzunehmen. 

Soviel scheint allerdings einigermaßen gesichert zu sein, dass der von 

Eusebius vorgelegte Bericht bereits einer zweiten bzw. einer Spätphase der 

Auseinandersetzung zuzuordnen ist. Einige Hinweise deuten darauf hin, dass 

der Konflikt ursprünglich eine genuin stadtrömische Angelegenheit94 ad intra 

darstellt. Diese erste Phase lässt sich mit dem Namen Blastus in Verbindung 

setzen. Denn er scheint nach Pseudo-Tertullianus derjenige zu sein, der in Rom 

lautstark für eine quartodezimanische Position95 eintritt.96 Dass diese 

„judaisierende“ Praxis des Osterfests bzw. des Osterfastens nicht erst durch 

Blastus, sondern schon früher in Rom Fuß fasst, darf als gesichert gelten: Aus 

dem ersten, durch Eusebius zitierten irenäischen Fragment97 geht hervor, dass 

es, als sich Bischof Polykarpus von Smyrna (ca. 70- ca. 156) im Jahr 154/155 in 

Rom aufhält, bereits unter Bischof Anicetus (155?-166?) einmal zu einer 

Auseinandersetzung aufgrund divergierender Traditionen98 kommt. Die 

93 Die Tendenziösität des Eusebius lässt sich anhand verschiedener Aspekte entlang seiner 
Kirchengeschichte beobachten. Speziell zum Osterfeststreit siehe auch N. BROX, Tendenzen 
(see n. 75), pp. 308–312; W. PETERSEN, Controversy (see n. 90), pp. 213–218; J. BEHR, Irenaeus 
(see n. 33), pp. 57–58.

94 Auch in diesem Sinne M. RICHARD, “La question pascale au IIe siècle”, (1961), pp. 179–212, 
pp. 198–199; W. HUBER, Passa (see n. 72), pp. 59–61; J.A. FISCHER, A. LUMPE, Synoden (see n. 
64), pp. 66–73.

95 Es ist bemerkenswert, dass sich Pseudo-Tertullianus derselben Argumentationskette 
bedient, wie dies der Autor der Refutatio tut. Beide versuchen nämlich, den Gegner mit der 
eigenen Waffe zu schlagen. Die Beweisführung geht auf folgende Überlegung zurück: Wer 
sich bei der Festlegung des Ostertermins auf das Gesetz beruft und verlangt, das Fest nach 
dem Gesetz zu richten, ist gleichzeitig auch gezwungen, nach dem Gesetz zu leben. 
Differenzen zeigen sich vor allem bei der Begründung der Beweisführung. Während der 
Autor der Refutatio mit Gal 5,8 biblisch argumentiert, fragt sich Pseudo-Tertullianus, ob 
Christus nicht das Gesetz der Juden zurückgerufen hätte. Ferner gibt es einen kleinen, aber 
wesentlichen Unterschied in der Situationsbeschreibung. Während der Autor der Refutatio 
wörtlich über den Zeitpunkt des Osterfestes schreibt, spricht Pseudo-Tertullianus über 
judaisierende Tendenzen sowie explizit über die Feier das Pessach. Das Wort Ostern fällt bei
ihm nicht. Vgl. Refut. 8, 18, pp. 237-238 und Ps. Tert., Haer., 8,1, p. 1410. 

96 Dass die Kontroverse unter Viktor vom Zaun gebrochen wird, gilt als Konsens. Auf das 
Zeugnis des Pseudo-Tertullianus' berufen, mutmaßt W. HUBER, Passa (see n. 72), p. 60 
jedoch, dass der Auftritt des Blastus bereits unter Eleutherus erfolgen konnte. Ps. Tert., 
Haer., 8,1, p. 1401.

97 Eus., H. E., 5, 24,12-17, pp. 494-496.
98 Der Standpunkt des Polykarpus ist eindeutig. Es ist hingegen umstritten, ob in Rom Ostern 

vor diesem Aufeinandertreffen der beide Bischöfe gefeiert wurde, bzw. wenn ja, dann an 



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 24

damaligen Unstimmigkeiten verlaufen jedoch weitgehend friedlich und enden 

damit, dass beide Seiten an ihrer jeweiligen Tradition festhalten. Irenäus hebt in

seinem Brief an Viktor ausdrücklich hervor, dass sich Polykarpus und Anicetus 

nicht anfeinden, oder gar jemand aufgrund abweichender Ansichten über die 

Art und Zeit der Osterfeier aus der Kirchengemeinschaft ausgeschlossen wird. 

Vielmehr erlaubt Anicetus Polykarpus, so resümiert schließlich der Lyoner, die 

Feier der Eucharistie in seiner (Haus)Kirche: „Trotz dieser Differenzen blieben 

beide in Gemeinschaft. [...] Und im Frieden schieden sie voneinander“99. 

Was noch in der Mitte des 2. Jahrhunderts ohne nennenswerte 

Komplikationen bewältigt wird, ist etwa 40 Jahre später ein casus belli. Wie es 

zur Auseinandersetzung kommt, erfährt man weder in der Historia ecclesiastica, 

noch anderswo. Dennoch ist es nicht gerade unwahrscheinlich, dass der 

Konflikt auf das Konto des leicht wahrnehmbaren Charakters voneinander 

differierender Festtage zu verbuchen ist. Denn das Begehen eines Festes an 

einem, von anderen Gemeinden bzw. Christentümern abweichenden Tag, fällt 

zwangsläufig ins Auge. Besonders dann, wenn man sich als Teil des Festes die 

Eucharistie als Zeichen der Verbundenheit gegenseitig zukommen lässt 

(fermentum).100 Vermutlich sorgt diese Divergenz für zunehmende Irritation. Aus 

dem Bericht des Eusebius geht auch nicht hervor, welche Ursachen letztendlich

zu der ersten Stufe der Eskalation und damit zur Aufkündigung101 der 

welchem Tag. Anhand des Irenäuszitats lassen sich drei mögliche Szenarien aufstellen. O. 
CASEL, “Art und Sinn der ältesten christlichen Osterfeier”, Jahrbuch für Liturgiewissenschaft, 14 
(1934), pp. 1–78; C. MOHRMANN, “Pascha, Passio, Transitus”, Ephemerides liturgicae, 66 (1952), 
pp. 37–52; N. BROX, Tendenzen (see n. 75) vertreten die Ansicht, dass die dominikale 
Osterfestpraxis möglicherweise auf eine lange, womöglich apostolische Tradition in Rom 
zurückblickt. Erst während der Amtszeit von Soterus (etwa um 165) kam es wohl wegen 
offensichtlichen liturgischen Differenzen zu einer Auseinandersetzung mit der 
quartodezimanischen Tradition in Rom. Dagegen vertreten M. RICHARD, Question (see n. 94); 
W. HUBER, Passa (see n. 72), pp. 55–61 die Meinung, dass vor der Zeit von Soterus gar kein 
Osterfest in Rom begangen wurde. Eine Zwischenlösung stellt die These von S.G. HALL, “The
Origins of Easter”, Studia Patristica, 15 (1984), pp. 554–567 dar. Er hält zwar an einer 
ausgeprägten Ostertradition in Rom fest, doch wird diese nach quartodezimanischer Praxis 
gefeiert. Zum Konflikt kam es, als die Feier nach einer Mehrheitsentscheidung auf den 
Sonntag, also auf den Tag des Herrn, verschoben wurde. Siehe dazu ferner auch G. VISONA, 
“Pasqua quartodecimana e cronologia evangelica della passione”, Ephemerides liturgicae, 102
(1988), pp. 259–315.

99 Eus., H. E., 5, 24,17, p. 496. Übersetzungen zur Historia ecclesiastica sind, sofern nicht anders 
gekennzeichnet, von Kirchengeschichte, ed. by H. Kraft, trans. by P. Haeuser, H.A. Gärtner, 
München, 1967 entnommen.

100Eus., H. E., 5, 24,16-17, p. 496.
101Besonders das irenäische, an Blastus adressierte Schreiben „Über das Schisma“ legt nahe, 

dass ein erster Bruch zwischen den Verfechtern der dominikalen Position und den 
stadtrömischen Ablegern der kleinasiatischen Quartodezimaner noch vor der Ausbreitung 
des Konflikts in Kleinasien vollzogen wurde, indem Viktor (oder Blastus?) dem anderen 
stadtrömischen Lager den Kirchenfrieden aufkündigte. Ein an Blastus gerichtetes, gezieltes 
Zureden des Irenäus ist allerdings nur dann sinngebend, wenn dieses unmittelbar etwas mit



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 25

Gemeinschaft mit den stadtrömischen Quartodezimanern führen. Die 

quantitativen Verhältnisse, der Ablauf des Konfliktes sowie Teile der 

Argumentation von Bischof Polykrates von Ephesus (um 130 – nach 195) legen 

jedoch nahe, dass die Verantwortlichen102 eher in den Reihen des dominikalen 

Lagers zu suchen sind. Denn als die Quartodezimaner der Kirchengemeinschaft

verwiesen werden, fühlen sie sich nicht nur gekränkt und an den Rand 

gedrängt, sondern wird auch ihre apostolische Tradition durch einen Bischof mit 

Füßen getreten. In ihrer Verzweiflung holen Blastus103 und seine Fraktion 

Schützenhilfe aus ihrer kleinasiatischen Ex-Heimat. Die Suche nach externer 

Hilfe wäre wohl kaum nötig, wenn die stadtrömischen Quartodezimaner der 

Bischofskirche den Frieden in vollem Selbstbewusstsein aufgekündigt hätten. 

Als Polykrates dann Partei für die römischen Quartodezimaner ergreift und für 

die Osterfeier am 14. Nisan u. a. doppelte apostolische Tradition proklamiert104, 

entwickelt sich der bis dahin genuin stadtrömische Lokalkonflikt rasant zu einer

überregionalen und interepiskopalen Affäre. Damit beginnt die zweite Phase 

der Kontroverse. 

Über diese zweite Etappe besitzt Eusebius eigenes an Material. Er zitiert aus 

einem Brief105, in dem sich Bischof Polykrates bei Viktor für seine 

Gleichgesinnten in Rom einsetzt. Der Epheser argumentiert darin nicht nur für 

seine Position, sondern erwähnt auch, dass die Kleinasiaten — auf das Drängen

Viktors hin — eine Synode abhalten.106 Diese Bischofsversammlung kommt 

nach Polykrates zu einem eindeutigen Ergebnis: Alle versammelten Bischöfe 

dem Schisma zu tun hat bzw. diesbezüglich Verantwortung trägt. Vgl. Eus., H. E., 5, 20,1, 
pp. 480-482. In Anknüpfung an B. LOHSE, Das Passafest der Quartadecimaner, Gütersloh, 1953, 
pp. 125–127 spricht sich J.A. FISCHER, A. LUMPE, Synoden (see n. 64), p. 82 dafür aus, dass der 
Bruch der Kirchengemeinschaft zwischen Viktor und Blastus etwa gleichzeitig mit dem 
Bruch der Kleinasiaten inklusive Polykrates erfolgte. Damit widerspricht er jedoch seiner 
eigenen, früher geäußerten Vermutung, nach der Blastus bereits infolge der römischen 
Synode zu Beginn der Kontroverse exkommuniziert wurde. Ibid. p. 72.

102Inwiefern sich auch die „andere Seite“, also Blastus und seine quartodezimanische Fraktion 
an der Eskalation schuldig macht, erfährt man freilich nicht. Das Schreiben des Irenäus, „An
Blastus über das Schisma“, könnte allerdings dafür ein Indiz liefern, dass dieser durchaus —
auf welche Weise auch immer — eine gewisse Verantwortung für die Misere trägt. 
Gleichwohl ließe dies auch den Schluss zu, dass Irenäus mit dem Brief an das Gewissen des 
Blastus appelliert und ihn, ähnlich wie Viktor, dazu zu bewegen versucht, das Schisma zu 
überwinden und die für ihn (Irenäus) so wichtige Einheit der Kirche in Rom 
wiederherzustellen. Da abgesehen von dem Titel nichts weiter zum Brief bekannt ist, sind 
beide Schlüsse denkbar. Vgl. Eus., H. E., 5, 15, p. 458.

103Darüber wie Blastus zum Wortführer der Quartodezimaner avancierte, gibt es 
unterschiedliche, jedoch rein hypothetische Mutmaßungen. Siehe dazu J.A. FISCHER, A. LUMPE, 
Synoden (see n. 64), p. 68, n. 45.

104Eus., H. E., 5, 24,2-3, p. 490.
105Eus., H. E., 5, 24,2-7; 8, pp. 490-492.
106Eus., H. E., 5, 24,8, p. 492. Zu der abgehaltenen Synode siehe J.A. FISCHER, A. LUMPE, Synoden 

(see n. 64), pp. 79–81.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 26

stimmen seinem Brief zu und bekennen sich zur quartodezimanischen 

Osterfestpraxis.107 Ob die Versammlung tatsächlich so einstimmig ausfällt, wie 

dies behauptet wird, ist jedenfalls fraglich: Die Anzahl und Namen der 

teilnehmenden Bischöfe bleiben in der Schwebe.108 Dazu vermerkt Polykrates 

lapidar: „Wollte ich ihre Namen niederschreiben: ihre Zahl wäre groß“109. Nach 

Eusebius lässt die Reaktion Viktors nicht lange auf sich warten. Er versucht die 

wahrscheinlich bereits angedrohte110 Gegenmaßnahme zu verwirklichen, indem

er in seinem Antwortschreiben die Kirchengemeinschaft mit den 

quartodezimanisch orientierten „Gemeinden von ganz Asien sowie die 

angrenzenden Kirchen“111 kurzerhand kündigt. Zwar nennt Eusebius wieder nur 

Viktor, „den Bischof der römischen Kirche“ als Initiator und Träger jeglicher 

Handlungen, man erfährt jedoch über den stadtrömischen Prozess der 

Entscheidungsfindung rein gar nichts. Diesbezüglich vertritt J. A. Fischer die 

These, dass aus dem eusebianischen Bericht eine stadtrömische Synode mit 

dem Vorsitz von Viktor herausgehört werden kann, die noch vor der 

Exkommunikation von Blastus und der Aufforderung des Polykrates, selbst eine 

107Eus., H. E., 5, 24,2-7; 8, pp. 490-492. 
108Dabei könnte es sich um eine rhetorische Übertreibung des Polykrates handeln. Wäre das 

Ergebnis tatsächlich so einheitlich ausgefallen wie er dies behauptet, hätte er mit Sicherheit
die Namensliste der zustimmenden Bischöfe beigefügt. Dies könnte wiederum darauf 
hindeuten, dass die Quartodezimaner nicht einmal in seiner kleinasiatischen Heimat mehr 
die Mehrheit besaßen. In diesem Sinn äußerte sich W. HUBER, Passa (see n. 72), p. 36 in der 
Anlehnung an P. NAUTIN, Lettres et écrivains chrétiens: des IIe et IIIe siècles, Paris, 1961, pp. 73–74.
Ein anderes Erklärungsmodell liefert C. ANDRESEN, “Zum Formular frühchristlicher 
Gemeindebriefe”, Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der Älteren 
Kirche, 56 (1965), pp. 233–259, pp. 253–255; Die Religionen der Menschheit: Die Kirchen der 
alten Christenheit, Stuttgart, 1971, p. 187. Demzufolge verzichtet Polykrates auf die 
Unterschriften der teilnehmenden Bischöfe, weil die Aufforderung Viktors im eigenen 
Namen erfolgte.

109Eus., H. E., 5, 24,8, p. 492: „ὧν τὰ ὀνόματα ἐὰν γράφω, πολλὰ πλήθη εἰσίν“. 
110Dass es bereits Androhung(en) zur Auflösung der Kirchengemeinschaft gab, lässt sich aus 

dem Schreiben des Polykrates indirekt erschließen. Seine, durch Eusebius überlieferte 
Entschlossenheit drückte er sogar mit einem Bibelzitat aus: „Man muss Gott mehr 
gehorchen als den Menschen“. Eus., H. E., 5, 24,7, p. 492 || Act 5,29. Es ist gut vorstellbar, 
dass die römische Kirche durch das Auffahren einer Drohkulisse versuchte, den Kleinasiaten
einzuschüchtern und zur Übernahme des Feiertages am Sonntag zu bewegen. Siehe zu 
Polykrates: V. TWOMEY, Apostolikos Thronos: The primacy of Rome as reflected in the Church History of
Eusebius and the historico-apologetic writings of Saint Athanasius the Great., Münster, 1982, p. 101.

111Vgl. Eus., H. E., 5, 24,9, p. 494: „ἐπὶ τούτοις ὁ μὲν τῆς Ῥωμαίων προεστὼς Βίκτωρ ἀθρόως 
τῆς Ἀσίας πάσης ἅμα ταῖς ὁμόροις ἐκκλησίαις τὰς παροικίας ἀποτέμνειν...“. Wie diese 
Erklärung im Detail aussah und vor allem wie sie zustande kam, bleibt im Dunkeln. Diesmal 
lässt sich nicht einmal der grobe Rahmen mit einiger Sicherheit abstecken. Kam die 
Entscheidung aus dem stadtrömischen Presbyterkreis? Hielt Viktor Rücksprache mit den 
Bischöfen der Region? Oder wurden gar eine (oder mehrere) Bischofsversammlungen zum 
Thema abgehalten? Träfe diese letzte Möglichkeit zu, dann wäre die Lösung, vollkommen 
unabhängig von der Dimension des Konflikts, kollegial gesucht und herbeigeführt gewesen. 
Folglich müsste man Viktor als den Vertreter und Wortführer der „Sonntagsfraktion“ im 
Streit ausmachen. 



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 27

Bischofsversammlung zu berufen, abgehalten wird.112 Er übersieht dabei 

jedoch, dass der Caesareaner bei der Darstellung des Streits eher an der klaren

Exposition der — aus seiner Sicht — Orthopraxis, als an einer korrekten 

chronologischen Ordnung interessiert ist.113 Die zu Beginn seines Berichts114 

aufgezählten Bischofsversammlungen, u. a. in Palästina, Pontus, Gallien und 

darunter auch in Rom, werden nicht etwa am Anfang der Kontroverse 

abgehalten, sondern erst nach der römischen „Überreaktion“ gegenüber den 

Kirchen in Kleinasien zur Klärung des Sachverhalts einberufen. 

Aber zurück zum Streit. Die römische Proklamation verhallt in der Oikumene 

nicht ohne spürbares Echo: „Nicht allen Bischöfen gefiel dies Vorgehen 

Viktors“, berichtet Eusebius und fügt hinzu, dass sie ihn dabei „ziemlich scharf 

angreifen“. Weiterhin fordern sie Viktor auf, sich für „Frieden, Einigung und 

Liebe“115 einzusetzen. Auch Irenäus gehört zum Lager der Unzufriedenen, 

obwohl sein Brief, zumindest in den von Eusebius zitierten Passagen, nicht die 

besagte „Schärfe“ vorweist. Die beiden überlieferten Fragmente enthalten ein 

leidenschaftliches Plädoyer für die Einheit der Christenheit und eine 

Aufforderung diese zu wahren — selbst dann, wenn dies auf Kosten der 

Uniformität geht. Den eigentlichen Dorn in seinem Auge kommt in den 

historischen Beispielen gut erkennbar zum Ausdruck: „Trotz dieser 

Verschiedenheit lebten all diese Christen im Frieden“116, oder, „trotz dieser 

Differenzen blieben beide in Gemeinschaft“117. Diesem irenäischen 

Grundduktus entsprechend fasst Eusebius kurz die nicht zitierten Teile des 

Briefes zusammen: „Er mahnt auch Viktor würdig und eindringlich, er solle 

nicht die ganzen Kirchen Gottes, die an alten, überlieferten Bräuchen 

festhalten, ausschließen“118. In diesem Satz kumuliert die Empörung nicht nur 

112Vgl. J.A. FISCHER, A. LUMPE, Synoden (see n. 64), pp. 71–73.
113Siehe N. BROX, Tendenzen (see n. 75), pp. 308–312.
114Eus., H. E., 5, 23,3-4, pp. 488-490.
115Eus., H. E., 5, 24,10, p. 494: „ἀλλ’ οὐ πᾶσί γε τοῖς ἐπισκόποις ταῦτ’ ἠρέσκετο. 

ἀντιπαρακελεύονται δῆτα αὐτῷ τὰ τῆς εἰρήνης καὶ τῆς πρὸς τοὺς πλησίον ἑνώσεώς τε καὶ
ἀγάπης φρονεῖν, φέρονται δὲ καὶ αἱ τούτων φωναὶ πληκτικώτερον καθαπτομένων τοῦ 
Βίκτορος.“

116Eus., H. E., 5, 24,13, p. 494: „… οὐδὲν ἔλαττον πάντες οὗτοι εἰρήνευσάν τε καὶ εἰρηνεύομεν
πρὸς ἀλλήλους ...“. 

117Eus., H. E., 5, 24,17, p. 496: „… καὶ τούτων οὕτως ἐχόντων, ἐκοινώνησαν ἑαυτοῖς ...“.
118Eus., H. E., 5, 24,11, p. 494: “… τῷ γε μὴν Βίκτορι προσηκόντως, ὡς μὴ ἀποκόπτοι ὅλας 

ἐκκλησίας θεοῦ ἀρχαίου ἔθους παράδοσιν ἐπιτηρούσας ...“. Die Interpretationen dieses 
Satzes unterliegen einer ungeahnten Vielfalt. W. HUBER, Passa (see n. 72), p. 60 und M. 
VINZENT, Viktor (see n. 6), p. 95 sehen diesen Satz als eine eusebianische Glättung an. Denn 
Irenäus ergreift „doch deutlich Partei für Asia“. N. BROX, Papsttum (see n. 7), p. 33 hingegen 
deutet den Satz von Eusebius her: Er bringt „seine eigene Abneigung gegen solche 
autoritäre Ambitionen des römischen Bischofs noch 100 Jahre später“ zum Ausdruck.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 28

darüber, dass Viktors Vorgehen vollkommen unangemessen ist, sondern auch 

darüber, dass der Bischof von Rom weder Autorität noch einen 

Autoritätsanspruch außerhalb seiner Ortskirche vorweisen kann.119 Der Lyoner 

Bischof konzentriert sich im Folgenden ganz auf sein eigentliches 

Herzensanliegen: die Wahrung der Einheit der Kirche.120 Er beschwört dabei 

einen seiner Ansicht nach altbewährten Brauch, der offenbar auch in Rom eine 

lange Tradition hat. Diese Behauptung des Irenäus wird gleich mit einer 

ansehnlichen Liste aus der eigenen διαδοχή des Viktors angereichert, um die 

nötige Autorität für seine Worte zu sichern. Dabei werden 

bemerkenswerterweise die Vorgänger Viktors als Presbyter, nicht jedoch als 

Bischöfe ausgewiesen.121 Auch die Narration über die „Konfliktlösung“ von 

Anicetus und Polykarpus unterstreichen die beschworene Tradition der 

Friedfertigkeit in Rom. Gleichzeitig bietet er ein Modell des Zusammenlebens 

trotz sichtbarer Differenzen an.122 

Die Irritation seitens Irenäus sowie die der anderen ungenannten Kritiker123 

ist hier von besonderem Interesse. Der Tadel hagelt eben nicht auf Viktor 

wegen seines unbiegsamen Beharrens auf der dominikalen Osterfestpraxis 

beim Ringen um die Wahrheit.124 Vielmehr bezieht sich dieser auf die von Viktor

angedrohten und verwirklichten Konsequenzen, und zwar ad extra. Es kann in 

Irenäus' Augen nicht gerecht sein, wenn eine Kirche, die an ihrer „ἀρχαίου 

ἔθους παράδοσιν“125 festhält, einfach vor den Kopf gestoßen wird. Besonders 

119Ähnlich urteilt auch W. HUBER, Passa (see n. 72), pp. 59–61; N. BROX, Tendenzen (see n. 75), 
p. 295.

120Siehe auch J. BEHR, Irenaeus (see n. 33), pp. 55–57.
121Eus., H. E., 5, 24,14, pp. 494-496: „… οἱ πρὸ Σωτῆρος πρεσβύτεροι, οἱ προστάντες τῆς 

ἐκκλησίας ἧς σὺ νῦν ἀφηγῇ, Ἀνίκητον λέγομεν καὶ Πίον Ὑγῖνόν τε καὶ Τελεσφόρον καὶ 
Ξύστον ...“.

122Eus., H. E., 5, 24,15-17, p. 496.
123Der Kommentar des Eusebius, „nicht alle“ (οὐ πᾶσί) seien von der Initiative des Viktors 

begeistert gewesen, deutet allerdings darauf hin, dass es eine gewisse Anzahl von 
Bischöfen gab, die einen von Viktor eingeschlagenen Weg durchaus billigten oder 
wenigstens nicht gänzlich abgeneigt waren. Eus., H. E., 5, 24,10, p. 494. Ob diese nur 
„einige“ oder eher „viele“ waren, lässt sich naturgemäß nicht mehr bestimmen. Genauso 
wenig lässt sich das Lager der Unzufriedenen quantifizieren.

124Für ihre sture Haltung hätte Irenäus auch die Quartodezimaner auf das Korn nehmen 
können. Der Lyoner Bischof weist Blastus vermutlich auch wegen seines eigensinnigen 
Standpunktes zurecht, wie dies auch der Titel seines an ihn adressierten Schreibens „Über 
die Schisma“ nahelegt.

125Eus., H. E., 5, 24,11, p. 494. Eusebius hat keine einfache Aufgabe. Einerseits fühlt er sich 
verpflichtet, an seiner eigenen Osterfestpraxis festzuhalten und sie auch zu verteidigen. Er 
schreckt deshalb auch nicht davor zurück, ἀποστολικῆς παραδόσεως, also eine 
„apostolische Tradition“ für seine dominikale Osterfeier zu beanspruchen, obwohl seine 
zitierten Quellen desgleichen nicht proklamieren. Eus., H. E., 5, 23,1, p. 488. Hätte in der, 
dem Eusebius vorliegenden Korrespondenz jemand die Sonntagsfeier apostolischer 
Herkunft beschworen, hätte der Caesareaner dies mit Sicherheit breit zitiert. Andererseits 



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 29

das Ausmaß des Vorgehens ist ein Dorn im Auge der protestierenden Bischöfe. 

Denn Viktor bzw. die stadtrömische Kirche geht nicht nur gegen die 

Quartodezimaner der urbs vor, sondern droht sofort ὅλας ἐκκλησίας126 mit dem 

Ausschluss. Damit überschreitet er bzw. sie offenbar die Grenzen seiner bzw. 

ihrer eigenen „Jurisdiktion“ und verletzt dabei gleichzeitig die Autonomie von 

anderen Ortsbischöfen. Die Reaktion erfolgt prompt: Eine Welle schockierten 

Entsetzens fegt durch das Reich.

Ein für die Fragestellung nicht gerade unbedeutender Hinweis lässt sich in 

der überlieferten Korrespondenz erkennen. In zwei Fällen liefert Eusebius neben

den Epistelfragmenten auch gleich die Adressatenangaben mit. Durch einen 

glücklichen Zufall lassen sich durch die Formulierungen der jeweiligen Briefe 

die eusebianischen Angaben überprüfen. Wie es scheint, gibt Eusebius jedes 

Mal die Angaben korrekt wieder. So teilt er mit, dass der Polykratesbrief nicht 

ausschließlich an Viktor, sondern gleichzeitig auch an die römische Kirche127 

adressiert ist. Dieser Adressatenkreis lässt sich gleich im mitgelieferten Zitat 

verifizieren: Dort rühmt sich Polykrates, dass er die Bischöfe, die sich auf das 

Auffordern von Viktor hin versammelt haben, aufzählen könne.128 Es ist also 

keine Anmaßung anzunehmen, dass der bereits angedrohte Ausschluss nicht 

allein von Viktor, wohl aber von der römischen Kirche mit Bischof Viktor als 

ihrem Repräsentant für externe Angelegenheiten ausgeht. Der zweite Hinweis, 

der sich aus dem Irenäusbrief entnehmen lässt ist nicht weniger interessant. 

Dieser Brief wird laut Eusebius scheinbar nur an Viktor adressiert. Die Angabe 

wird dadurch bestätigt, dass Irenäus Viktor brüderlich duzt und 

dementsprechend mit σὺ anredet.129 Der Lyoner weist also gezielt nur seine 

römischen Amtskollegen zurecht, die „römische Kirche“ ist darin allerdings 

nicht inkludiert. Was auf den ersten Blick als ein Hinweis auf den Alleingang 

Viktors im Sinn einer monopolisierten Amtsführung gedeutet werden kann, 

muss im Lichte des irenäischen Schreibens an Blastus, in dem er seine Sicht 

über das vorgefallene Schisma darlegt und das inhaltlich vermutlich dem Brief 

an Viktor ähnelte, hinterfragt werden: Mit Sicherheit ist Blastus nicht alleine für 

unterschlägt er den Quartodezimanern scheinbar ohne schlechtes Gewissens die 
apostolische Tradition und spricht in diesem Kontext nur über eine „ältere Tradition“ 
(παραδόσεως ἀρχαιοτέρας). Eus., H. E., 5, 23,1, p. 488. Siehe auch hierfür weiter unten, pp.
40-36.

126Eus., H. E., 5, 24,11, p. 494.
127Eus., H. E., 5, 24,1, p. 490: „ὃς καὶ αὐτὸς ἐν ᾗ πρὸς Βίκτορα καὶ τὴν Ῥωμαίων ἐκκλησίαν 

διετυπώσατο γραφῇ ...“.
128Eus., H. E., 5, 24,8, p. 492.
129Eus., H. E., 5, 24,11, p. 494.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 30

die Eskalation der innergemeindlichen Auseinandersetzung verantwortlich. 

Scheinbar redet Iräneus den Repräsentanten der beiden Konfliktparteien gezielt

ins Gewissen, den Streit beizulegen.

Aus der Historia ecclesiastica erfährt man den weiteren Verlauf der Geschichte 

nur noch schlaglichtartig. Eine Reihe von Bischofsversammlungen130 zum 

Thema Osterfest werden sowohl im Westen als auch im Osten abgehalten; 

auch ein reger brieflicher Austausch mit zahlreichen Diskussionsbeiträgen wird 

geführt. Eusebius zählt in diesem Fall penibel die ihm bekannten, mit höchsten 

bischöflichen Autoritäten geführten Synoden auf. Selbstverständlich lässt er 

sich dabei nicht die Gelegenheit entgehen, ausdrücklich darauf hinzuweisen, 

dass all diese Bischofsversammlungen seiner Meinung nach dasselbe Urteil 

abgeben.131 Verdächtig ist nur, dass die angeblich unisono ausgefallenen 

Ergebnisse weitestgehend die persönliche Position des Eusebius, seiner 

Heimatkirche in Caesarea132 und den Beschluss des Konzils von Nizäa133 

entsprechen.

Es ist angesichts der irenäischen Korrespondenz, die auf die überregionale 

Phase der Kontroverse fällt, sowie anhand der Anmerkungen von Eusebius wohl

kaum zu leugnen, dass sich die stadtrömische Kirche und deren oberster 

Repräsentant in externen Angelegenheiten recht selbstbewusst, ja fast schon 

autoritär verhält, als er die kleinasiatischen Kirchen zurecht- und bald darauf 

der Kirchengemeinschaft verweist. Ebenfalls wird daraus ersichtlich, dass die 

Römer auf ihre doppelte apostolische Tradition pochen und versuchen, dieser 

universal-normative Geltung zu verschaffen. Ob hier aber tatsächlich mit der 

bewussten und von Anfang an intendierten Wahrnehmung von 

Universalverantwortung gerechnet werden muss, und ob sich darin tatsächlich 

Primatsansprüche Roms (eher als die eines römischen Bischofs) erkennen 

lassen, ist nur dann offenkundig, wenn man nur die zweite, bei Eusebius breit 

diskutierte überregionale Phase der Kontroverse beachtet. Bedenkt man 

jedoch, dass es sich bei diesem Konflikt um eine genuin stadtrömische 

Angelegenheit handelt, die erst durch den Verlauf der Streitigkeiten 

überregionale Ausweitung erfährt, ist eine solche Konklusion weder 

130Eus., H. E., 5, 25, pp. 496-498. J.A. FISCHER, A. LUMPE, Synoden (see n. 64), pp. 71–73 fällt der 
chronologische Verdreher des Eusebius offenbar auf und er datiert die Synode von Rom 
ganz an den Anfang der Kontroverse. 

131Eus., H. E., 5, 23,4, p. 490.
132Eus., H. E., 5, 25, pp. 496-498.
133Vgl. N. BROX, Tendenzen (see n. 75), pp. 310–311; G. ALBERIGO, “Concilium Nicaenum I - 325”, 

in Conciliorum oecumenicorum generaliumque decreta, Bd. I: The Oecumenical Councils. From Nicaea 
I to Nicaea II (325-787), ed. by G. ALBERIGO, Turnhout, 2006, pp. 1–14, pp. 11–12.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 31

zwangsläufig, geschweige denn per sé evident. Denn statt ein um „die Einheit 

der Gesamtkirche bemühter und wohl auch der besonderen Stellung seines 

Sitzes bewußter Bischof von Rom“134, stellt sich am Anfang der Osterfeststreits 

ein Viktor bzw. eine römische Kirche vor, der bzw. die allem Anschein nach 

bemüht ist, die stadtrömischen Christentümer wenigstens im Zeichen einer 

sichtbaren Uniformität miteinander zu verbinden. Als die Situation jedoch 

entgleist, weil seine Anstrengungen bei den stadtrömischen Quartodezimanern 

auf erbitterten Widerstand stoßen, greift er bzw. sie zu einer radikalen, aber in 

Angelegenheiten ad intra vollkommen unproblematischem und weitestgehend 

akzeptablen sowie akzeptierten Maßnahme: Die quartodezimanische Tradition 

wird als Heteropraxis abgestempelt, und ihnen wird kurzerhand die 

Kirchengemeinschaft aufgekündigt. Damit wäre die Geschichte wohl zu Ende 

gekommen, hätten sich die Ausgeschlossenen keine Schützenhilfe von Außen 

geholt. Damit wird Viktor bzw. die römische Kirche auf dem falschen Fuß 

erwischt, da sie offenbar nicht damit rechnen, dass der Konflikt weite Kreise bis

hin nach Kleinasien zieht. Spätestens ab diesem Punkt verlieren sie die 

Kontrolle über die Ereignisse. Als Polykrates aus Ephesus das Wort für die 

stadtrömischen Quartodezimaner ergreift und ebenfalls das Apostolitätsprinzip 

als Argument einsetzt, geraten Viktor bzw. die römische Kirche in eine 

Zwickmühle.135 Einerseits gilt die beidseitige Inanspruchnahme des 

Apostelprinzips bei voneinander offenbar abweichenden Traditionen für die 

Vorstellungen der Zeit als unlösbar.136 Andererseits ist es viel zu spät 

134J.A. FISCHER, A. LUMPE, Synoden (see n. 64), p. 71. 
135Die scharfe Vorgehensweise Viktors sieht P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen (see n. 4), p. 

322, n. 69 durch die doppelte Frontstellung gerechtfertigt. Das Problem ist nicht alleine 
darin begründet, dass der Blastuskreis an der kleinasiatischen Tradition festhält, sondern 
dass er nach dem Zeugnis des Eusebius erfolgreich Mitglieder abwirbt. Eus., H. E., 5, 15, p. 
458. Aus der Sicht Viktors (und Peter Lampes) besteht also wegen des Mitgliederschwunds 
dringend Handlungsbedarf. Diese Argumentationskette wäre durchaus plausibel, wenn 
Blastus nicht in einem Satz mit Florinus erwähnt wäre und Eusebius dem Florinus nicht 
desselben „Erfolgs“, nämlich der Mitgliederabwerbung, bezichtigen würde. Wie das bereits 
gezeigt wurde, geht Viktor erst nach unmittelbarer Aufforderung durch Irenäus gegen 
Florinus vor. Insofern dürfen Eusebius und Peter Lampe allenfalls Recht behalten, dass das 
Phänomen der Mitgliederabwerbung im Fall des Florinus — zumindest nach dem irenäischen
Fragment — durchaus plausibel ist. Siehe dazu Iren., Fr. 28, p. 457 sowie Abschnitt 2. Diese 
störte jedoch offenkundig kaum Viktor, als dieser mit jedem ihm zur Verfügung stehenden 
Mittel Blastus zu bekämpfen versucht. Wahrscheinlicher ist es, zumindest gelang es m. E. 
M. WILLING, Häreseograph (see n. 31), p. 397, auch n. 994, dies durchaus plausibel 
darzulegen, dass es sich bei der eusebischen Notiz über die Abwerbung eher um ein 
härsiographisches Topos handelt, was in der ersten Linie dazu dient, die Gefährlichkeit von 
Blastus und Florinus hervorzuheben. Ferner würde es überraschen, dass Eusebius, obwohl 
er offenbar so gut wie nichts über Blastus weiß (nicht einmal das, was für eine Neuerung 
ihm zuzuschreiben ist), ausgerechnet zum Thema etwas vorgefunden hätte.

136Nach frühchristlichem Verständnis wahrten die Apostel als Kollegium stets ihre Einigkeit 
und dachten uniform (sonst wäre das Argument der Apostolizität ebenso wie die darauf 



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 32

zurückzurudern, ohne dabei das Gesicht zu verlieren und erhebliche 

Kollateralschäden in Kauf zu nehmen: Die Römer müssten sich nämlich sowohl 

für ihre Vorgehensweise (den Abbruch des Friedens mit der Blastusgruppe) 

rechtfertigen bzw. diese zurücknehmen, als auch sich in Sachen dominikale 

Osterfeier geschlagen geben. Dazu müssten sie die triumphierenden 

Belehrungen der Kleinasiaten ertragen sowie auf heimischem Boden weiterhin 

auf Einheit und Uniformität verzichten. Der scheinbar einzig vertretbare 

Ausweg (also die Bewahrung des Gesicht inner- und außerhalb Roms sowie das 

Festhalten an der dominikalen Praxis als der einzig gültigen Wahrheit) besteht 

darin, die Flucht nach vorn zu ergreifen, Neuland zu betreten und den 

kleinasiatischen Muttergemeinden mit derselben Radikalität zu begegnen, mit 

der bereits ihre stadtrömischen Ableger behandelt wurden. Dass sich die Römer

dabei nach wie vor auf die doppelte apostolische Herkunft ihrer Tradition 

berufen und sie zur universalen Normative erheben, ist weder überraschend, 

noch steht eine tragbare Alternative dazu bereit. Obwohl diese kühne 

Vorgehensweise schließlich am heftigen Widerstand der Bischöfe scheitert, 

stellt sie dennoch einen Präzedenzfall dar, der sich von nachfolgenden 

Generationen leicht für die eigenen Zwecke instrumentalisieren lässt. 

Die eigentlichen Sieger des Streits heißen letztendlich Blastus und die 

stadtrömischen Quartodezimaner. Ihnen gelingt es nicht nur, den Konflikt durch

den erfolgreichen Einbezug der kleinasiatischen Glaubensbrüder zu exportieren

bzw. auf eine neue Ebene zu bringen, sondern auch die für sie sonst recht 

ungünstige Ausgangslage auszugleichen. Aus den Quellen geht zwar nicht 

eindeutig hervor, ob Viktor den Kirchenfrieden mit Blastus und den 

stadtrömischen Quartodezimanern wiederherstellt. Es spricht jedoch Einiges137 

basierende successio apostolica für die Sicherung der „orthodoxen“ Traditionen unbrauchbar).
Diese Problematik ist offenbar auch Irenäus bewusst. Daher ist es auch nicht verwunderlich,
dass seine Lösung im Grunde genommen keine ist: Er ignoriert kurzerhand die Argumente 
und bagatellisiert gleichzeitig die Unterschiedlichkeit beider Osterfesttraditionen, indem er 
das Aufeinandertreffen beider Überlieferungen als ein Phänomen älteren Datums mit dem 
Hinweis auf Polykarpus und Anicetus darstellt. Ebenso verharmlost er die Terminfrage, 
indem er die Fastenfrage einführt. Folglich gibt es gar keinen Grund für einen Streit und 
noch weniger für ein solches unangemessenes und rücksichtsloses Vorgehen, wie Viktor 
dies zutage fördert. Siehe dazu auch W. HUBER, Passa (see n. 72), pp. 56–57; N. BROX, 
Tendenzen (see n. 75), pp. 295–297. 

137Zwar geht aus der Kirchengeschichte nicht hervor, wie der Fall endete sowie ob und zu 
welchem Zeitpunkt Viktor die Gemeinschaft mit Blastus bzw. mit dem Kleinasiaten 
wiederherstellte, jedoch muss man aufgrund des weiteren Verlaufs der Geschichte der 
Quartodezimaner davon ausgehen, dass die Kirchengemeinschaft sowohl mit den 
kleinasiatischen Quartodezimanern als auch mit ihren stadtrömischen Ablegern bald 
wiederhergestellt wurde. Sonst wäre der Versuch, eine Verurteilung der 
quartodezimanischen Position auf der Synode von Nizäa im Jahre 325 vorzunehmen (diese 
führte aber wohl nicht zu einem Dekret) unbegründet und unnötig gewesen. Vgl. Eus., V. C.,



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 33

dafür, dass auch diese rehabilitiert werden. Damit scheitert all das, was die 

Römer in der zweiten, überregionalen Phase des Streits erwirken wollen: 

Erstens, zu verhindern, dass sie Gesicht und Autorität verlieren. Zweitens, eine 

sichtbare Uniformität unter den stadtrömischen Christentümern zu erreichen. 

Und drittens, dass die Sonntagsfeier allgemeine Zustimmung findet. Obwohl 

die wegen der quartodezimanischen Auseinandersetzung einberufene Synoden

angeblich unisono die dominikale Osterfeierpraxis billigen138, führen diese 

Bischofsversammlungen trotz diesbezüglicher Beschwörungen durch Eusebius 

längerfristig gesehen zu keiner Einigung. Das Problem wird noch einige weitere 

Synoden, u. a. auch das Konzil von Nizäa139 beschäftigen; ebenso lassen sich 

die Spuren der Quartodezimaner noch einige Jahrhunderte lang verfolgen.140

Aus dem Verlauf des Streits wird ersichtlich, dass das selbstbewusste 

Auftreten der stadtrömischen Kirche mit Bischof Viktor als ihr oberster 

Repräsentant in einer externe, d. h. in einer überregionalen und 

interepiskopalen Affäre zu verbinden ist. Die hier demonstrierte Einigkeit, das 

selbstbewusste und geschlossene Handeln der stadtrömische Kirche bzw. 

Viktors wird durch die Marginalisierung der innergemeindlichen Konkurrenz, 

d. h. durch den Ausschluss der stadtrömischen Quartodezimaner möglich. 

Deshalb fällt es dem Presbyterkollegium und Viktor nicht mehr schwer, mit 

einer gemeinsamen Stimme zu reden und trotz möglicher 

3,18-19 = Eusebius, De vita Constantini, ed. by H. SCHNEIDER, Turnhout, 2007 (FC, 83), pp. 332–
336. Siehe dazu P. L’HUILLIER, The Church of the Ancient Councils: The Disciplinary Work of the First 
Four Ecumenical Councils, Crestwood, NY, 1996, pp. 19–26; G. ALBERIGO, Concilium (see n. 133),
pp. 3–4; A.A. MOSSHAMMER, The Easter computus and the origins of the Christian era, Oxford, 2008, 
pp. 51–53. Ferner hätte es Eusebius auch nicht nötig gehabt, in der Kirchengeschichte 
durchgehend für die dominikale Position zu werben bzw. immer wieder zu behaupten, das 
Thema wäre bereits in der Bischofsversammlung einstimmig gelöst worden: „this 'unanimity' 
is exactly what was lacking between 190 and 325“, hebt W. PETERSEN, Controversy (see n. 
90), p. 212 zutreffend hervor. Trotz einiger Fragezeichen schätzt J.A. FISCHER, A. LUMPE, 
Synoden (see n. 64), pp. 85–86 den Sachverhalt ähnlich ein. M. E. lässt sich diese Liste mit 
einem weiteren Argument ergänzen. Zwar bewundert Eusebius die Friedfertigkeit des 
Irenäus sowie sein Streben nach sichtbarer Einheit, die Erwähnung der Wiederherstellung 
dieser Einheit zwischen den Quartodezimanern in Kleinasien und Rom, der stadtrömischen 
Kirche sowie Viktor geht ihm aber vollkommen gegen den Strich. Mit einer bereits 
vollzogenen interepiskopalen Aussöhnung (dazu noch mit Rom) im Hintergrund hätte er 
indirekt einräumen müssen, dass die quartodezimanische Tradition tatsächlich eine 
apostolische ist und dementsprechend zu akzeptieren gilt. Danach wäre es ihm kaum noch 
möglich gewesen, die Quartodezimaner der Heteropraxis zu bezichtigen und die dominikale
Feier zu der einzig Wahren zu postulieren. Der Verzicht auf die Aussöhnung erfolgt also 
nicht zangsläufig, weil Eusebius dazu keine Informationen besessen hätte, sondern eher 
aufgrund seines eigenen theologischen und kirchenpolitischen Interesses.

138Siehe Eus., H. E., 5, 23,3-4, pp. 488-490.
139Vgl. J.A. FISCHER, A. LUMPE, Synoden (see n. 64), pp. 85–87; G. ALBERIGO, Concilium (see n. 133), 

p. 12, besonders n. 34 mit ausführlichen Literaturhinweisen.
140Vgl. B. LOHSE, Quartadecimaner (see n. 101), pp. 127–134; W. HUBER, Passa (see n. 72), pp. 

61–88; N. BROX, Tendenzen (see n. 75), pp. 310–324.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 34

innergemeinschaftlicher Differenzen ad extra eine einheitliche Position und 

mehrheitlich akzeptierten Linie zu verfolgen. Ferner sitzt Viktor als Bischof und 

als Außenrepräsentant an der Schaltstelle der internen und externen Affären 

und dadurch ex officio am längeren Hebel. Wie die von Eusebius rezipierten 

Quellen dies verdeutlichen, gelangt über den Standpunkt der stadtrömischen 

Opposition nicht viel in die Öffentlichkeit. Zumindest hadert der Caesareaner 

damit, Blastus in dieser Kontext als adäquat, ja überhaupt einzuordnen. Das 

nach Außen vermittelte Bild der Einheit reflektiert also nur sehr bedingt die 

tatsächlichen stadtrömischen Lokalverhältnisse. Dies trifft gerade auf die 

leitende Rolle Viktors in der Kontroverse ad extra zu: Als episkopaler 

Repräsentant der stadtrömischen Ortskirche fungiert er offenbar als ein 

Sprecher und als Ansprechpartner in der Korrespondenz mit den übrigen 

Gemeinden und Bischöfen des Reiches. Damit bedient er lediglich einen 

Kompetenzbereich, mit welchem bereits seine Amtsvorgänger seit Soterus 

betraut sind.141 Das heißt aber längst nicht, dass er deshalb vergleichbare 

innergemeindliche Befugnisse beansprucht bzw. Angelegenheiten ad intra mit 

ähnlichem Selbstbewusstsein geregelt hätte. Die Quellen legen diesbezüglich 

ein gänzlich anderes Verhalten nahe.142 Folglich lassen sich aus einer externen 

Affäre keine (un)mittelbaren Rückschlüsse auf innergemeinschaftliche 

Befugnisse bzw. auf die dem Bischof zugeordneten Kompetenzbereiche ziehen. 

Dazu muss vielmehr der Kernkonflikt um Blastus und die stadtrömischen 

Quartodezimanern in Betracht gezogen werden. Doch die einzige dazu 

verfügbare Quelle zum Thema, der Eusebiusbericht, weist eine ganze Reihe von

recht einschneidenden Mängeln auf. So lässt sich nicht mehr erkennen bzw. aus

dem Text entnehmen, wie die einschlägige erste Phase der Kontroverse verläuft

und insbesondere wie die Verurteilung und der Ausschluss der 

Quartodezimaner in Rom sowie ferner später in Asien über die Bühne geht. 

Neben der Quellenarmut143 hat Eusebius auch erhebliche Probleme damit, das 

ihm vorliegende Material sinnvoll und gleichzeitig seiner Position entsprechend 

zu ordnen. Deshalb ist es oft nur mit erheblichen Schwierigkeiten verbunden 

möglich, seine „Interpretation“ von den Vorkommnissen des ausgehenden 2. 

Jahrhundert zu separieren. Unter dem Strich eignet sich der Bericht, wenn 

überhaupt dann nur punktuell dazu, daraus zur Entwicklung bischöflicher 

141Siehe dazu P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen (see n. 4), pp. 339–341.
142Vgl. Abschnitte 2, 5 und 6. 
143Ähnlich M. WILLING, Häreseograph (see n. 31), pp. 277–278.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 35

Befugnisse in Rom Schlüsse zu ziehen.144 Zwei eher unscheinbare Hinweise 

indizieren jedoch, dass man durchaus mit einer gemeinschaftlichen 

Verantwortung rechnen kann: Das Brieffragment des Polykrates stützt eine 

solche Deutung, das von Irenäus spricht nicht (zwangsläufig) dagegen. Ferner 

— und der Negativbefund ist hier genauso bedeutend — lässt sich ein Beleg für

einen Alleingang Viktors trotz eusebianischer Tendenziösität auch hier nicht 

vorfinden. Ob die Kirchentrennung der kleinasiatischen und der stadtrömischen

Quartodezimanern aufgehoben wird, unterschlägt Eusebius als Verfechter 

dominikaler Praxis elegant. Dennoch ist es recht wahrscheinlich. Folglich kann 

man davon ausgehen, dass Viktor die Instruktionen aus Lyon ein weiteres145 Mal

beherzigt und die nahegelegten Anregungen in die Tat umsetzt. 

Aus der Rolle und dem Auftreten Viktors im Osterfeststreit lässt sich also 

erstaunlich wenig für die vorliegende Fragestellung abgewinnen. Es liegt 

erstens daran, dass die gut dokumentierte zweite Phase des Streits bereits eine

Kontroverse ad extra darstellt. Das dort wahrnehmbare Selbstbewusstsein und 

der Autoritätsanspruch Viktors, bzw. eher der der stadtrömischen Kirche, ist das

Ergebnis eines innergemeinschaftlichen Prozesses. Naturgemäß basiert die 

nach Außen gerichtete Kommunikation auf einem geschlossenen und 

einheitlichen Auftreten; Gegenstimmen bleiben auf der Strecke. Deshalb ist es 

unzulässig, daraus Rückschlüsse auf die interne hierarchischen Strukturen sowie

auf die innergemeindlichen Amtsbefugnisse von Viktor zu ziehen. Aus der 

zweiten Phase des Konflikts ergibt sich nur, dass Viktor, wie seine Vorgänger 

seit Soterus, als Wortführer und Repräsentant der stadtrömischen Kirche 

fungiert. Zweitens leidet die für die Fragestellung interessante erste Phase ad 

intra unter akutem Quellenmangel. Immerhin lässt sich soviel aus dem 

Brieffragment von Polykrates entnehmen, dass in Rom mit einem 

144Dies muss auch M. SIMONETTI, Nuova proposta (see n. 5), p. 41 einräumen: „Eusebio 
facendogli carico di presentare fatti dei II e inizio III secolo rapportandoli alle strutture calle 
istituzioni ecclesiastiche dei tempo suo. In linea di massima non c'è difficoltà ad ammettere 
la scarsa capacità di contestualizzazione storica di Eusebio, come di Girolamo e tanti altri 
storici antichi…“. Gleichzeitig warnt er — nicht zu Unrecht — davor, das Argument zu 
überstrapazieren. 

145Ob die Florinus-Affäre oder der Osterfeststreit zuerst stattfand, lässt sich chronologisch 
nicht mehr rekonstruieren. Nach eusebianischen Angaben ereignete sich der Letztgenannte 
im zehnten Regierungsjahr des Commodus. Damit befindet man sich im Jahr 191/192, also 
recht bald nach dem Amtseintritt Viktors. Denkbar wäre also, dass erst die 
Osterkontroverse stattfand und Florinus danach in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit 
geriet. Für die Fragestellung spielt die Chronologie allerdings keine Rolle. Für die 
reservierte, ja gerade passive Haltung Viktors würde allerdings der Ausgang des 
Osterfeststreits eine plausible Erklärung liefern. Zur Datierung siehe auch M. WILLING, 
Häreseograph (see n. 31), p. 276.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 36

gemeinschaftlichen Entscheidungsprozess gerechnet werden kann. Darüber 

hinaus begegnet man hier erneut dem von der Florinus-Affäre bekannten 

Muster: Die Hinweise aus Lyon werden beherzigt und umgesetzt.

5. Die Neuen Propheten und Praxeas

Der Weg zum Fall der „phrygischen Propheten“ in Rom führt über Karthago 

und ist eng mit einem Bekenner namens Praxeas verbunden. Angesichts des 

derzeitigen Forschungsstandes sind sowohl seine Person als auch seine 

Wirkung in Rom (sowie in Karthago) mit erheblicher Unsicherheit verbunden. 

Umstritten ist nicht nur die Identifikation der Person des Praxeas (es reicht von 

einer rein fiktiven Figur146 über ein Pseudonym147 bis hin zu einer realen 

Persönlichkeit148), sondern auch die Datierung seiner Wirkung in Rom. Diskutiert

wird die Amtszeit von Viktor149, von Eleutherus (175?-189?)150 oder die von 

Zephyrinus151. Die Lage wird dadurch erschwert, dass sich die Quellen nicht 

146R.A. LIPSIUS, “Ueber Tertullian’s Schrift wider Praxeas”, Jahrbücher für deutsche Theologie, 13 
(1868), pp. 701–724, pp. 701–703; A. HARNACK, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. I: Die 
Entstehung des kirchlichen Dogmas, Tübingen, 41909, p. 741.

147Vgl. A. BRENT, Hippolytus (see n. 1), pp. 526–529; G.D. DUNN, Tertullian, London, 2004, pp. 24–
25 hält es für möglich.

148H. HAGEMANN, Die Römische Kirche und ihr Einfluss auf Disciplin und Dogma in den ersten drei 
Jahrhunderten : nach den Quellen aufs Neue untersucht, Freiburg, 1864, pp. 234–257; A. BRENT, 
Hippolytus (see n. 1), p. 529; R.E. HEINE, “The Christology of Callistus”, Journal of Theological 
Studies, 49 (1998), pp. 56–91, p. 58, besonders n. 12; E. PRINZIVALLI, “Callisto I, santo”, in 
Enciclopedia dei Papi, 1, ed. by S. ESPOSITO, G. BARONE, Roma, 2000, pp. 237–246, p. 244 und 
siehe auch n. 167.

149Besonders in der deutschsprachigen Forschung, aber auch zunehmend in dem 
angelsächsischen Raum erfährt diese Zuweisung zunehmend Zuspruch: G. ESSER, Wer war 
Praxeas?, Bonn, 1910, pp. 24–28; G. LA PIANA, “The Roman Church at the End of the Second 
Century: The Episcopate of Victor, the Latinization of the Roman Church, the Easter 
Controversy, Consolidation of Power and Doctrinal Development, the Catacomb of 
Callistus”, Harvard Theological Review, 18 (1925), pp. 201–277, pp. 244–254; P. LAMPE, Die 
stadtrömischen Christen (see n. 4), p. 294; H. TRÄNKLE, “§ 474. Q. Septimius Florens 
Tertullianus”, in Handbuch der lateinischen Literatur der Antike, Bd. IV: Die Literatur des Umbruchs. 
Von der römischen zur christlichen Literatur, 117 bis 284 n. Chr., ed. by K. SALLMANN, München, 1997, 
pp. 438–511, pp. 475–478; R.M. HÜBNER, “Die Ignatianen und Noët von Smyrna”, in Der 
Paradox Eine. Antignostischer Monarchianismus im zweiten Jahrhundert, ed. by R.M. HÜBNER, Leiden/
Boston, 1999, p. 30; 235; H.J. SIEBEN, “Einleitung”, in Tertullianus, Adversus Praxean, ed. by H.J. 
SIEBEN, Freiburg im Breisgau/Basel, 2001, pp. 7–94, p. 99, n. 11; D.E. WILHITE, Tertullian the 
African: An Anthropological Reading of Tertullian’s Context and Identities, Berlin/New York, 2007, p. 
175, n. 140; E. THOMASSEN, Orthodoxy (see n. 47), p. 244.

150Vgl. I. DÖLLINGER, Hippolytus und Kallistus: oder die römische Kirche in der ersten Hälfte des dritten 
Jahrhunderts; mit Rücksicht auf die Schriften und Abhandlungen der HH. Bunsen, Wordsworth, Baur 
und Gieseler, Regensburg, 1853, p. 198; A. HARNACK, Dogmengeschichte (see n. 146), p. 741; 
C. TREVETT, Montanism: Gender, Authority and the New Prophecy, Cambridge, 1996, pp. 58–60.

151Die frankophone sowie die italienischsprache Forschung spricht sich überwiegend für 
Zephyrinus aus: P. DE LABRIOLLE, La crise montaniste, Paris, 1913, pp. 267–275; J. MOINGT, 
Théologie trinitaire de Tertullien. 1. Histoire, doctrine, méthodes, Paris, 1966, p. 93; M. SIMONETTI, 
Nuova proposta (see n. 5), pp. 28–33; R.E. HEINE, Christology (see n. 148), p. 59; E. PRINZIVALLI, 
“Zefirino, santo”, in Enciclopedia dei Papi, 1, ed. by S. ESPOSITO, G. BARONE, Roma, 2000, pp. 
234–236, p. 236; F. SCORZA BARCELLONA, Vittore (see n. 6), p. 231; M. SIMONETTI, Introduzione (see 



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 37

widerspruchsfrei harmonisieren lassen. Meiner Meinung nach besteht jedenfalls

kein Grund dafür, die Angaben Tertullianus' in Zweifel zu ziehen und aus einer 

fiktiven Figur oder von einem Pseudonym auszugehen. Besonders eine 

Identifikation mit Bischof Calixtus erscheint mir angesichts der Nachrichten der 

Refutatio als wenig überzeugend.152 Ähnliches gilt auch für die Datierung des 

praxeanischen Wirkens, wenngleich das Problem ein wesentlich mysteriöseres 

ist. Tertullianus erwähnt zwar, dass Praxeas, bevor er nach Karthago kam, in 

Rom tätig ist. Er unterschlägt jedoch aus unverständlichem Grund den Namen 

des damals amtierenden Bischofs und begnügt sich mit der lapidaren 

Feststellung, dass dieser Bischof erwog, die Prophetien und die Propheten 

anzuerkennen.153 Daraus lässt sich die Identität des anonymen Bischofs nicht 

mit Sicherheit erschließen. Einige (indirekte) Hinweise jedoch, wie das silentium 

der Refutatio sowie einige sonderbare „Zufälle“, z. B. der Name Victorinus im 

Kontext der patripassianistischer Häresie bei Pseudo-Tertullianus154, sprechen 

dafür, dass Bischof Viktor am ehesten als Identifikationsfigur in Frage kommt. 

Eine Zuordnung zu Zephyrinus wäre an sich auch denkbar. Es ist jedoch kaum 

glaubhaft, dass die Ausbreitung der Neuen Propheten in Rom, vor allem jedoch 

die Kritik der kirchlichen Opposition, die Reichshauptstadt nicht einmal 30 Jahre

nach Auftreten des Gründertrios erreicht hätte.155 

Die Anhänger der Neuen Prophetie genießen vor der Ankunft des Bekenners 

aus Kleinasien große Freiheiten. Viktor, wohl gutmütig und unbedarft, erkennt 

n. 51), pp. 68–70; M.-Y. PERRIN, Rom (see n. 7), pp. 684–685. 
152Die These wurde von H. HAGEMANN, Die Römische Kirche und ihr Einfluss auf Disciplin und 

Dogma in den ersten drei Jahrhunderten (see n. 148), pp. 234–257 begründet und erfuhr in 
den vergangenen Dekaden ein Revival. Vgl. A. BRENT, Hippolytus (see n. 1), pp. 525–529. 
R.E. HEINE, Christology (see n. 148), pp. 58–60 hingegen sieht zwar von einer Identifikation 
beider Personen ab, schlägt aber den Namen Praxeas als Pseudonym für Calixtus vor. 
Gegen beide Annahmen spricht allerdings nicht nur die betont kleinasiatische Herkunft von 
Praxeas, sondern auch seine offene und freie Lehrtätigkeit in Rom. Vgl. Tert., Adv. Prax., 1,4 
= Tertullianus, Adversus Praxean, ed. by H.J. SIEBEN, Freiburg im Breisgau/Basel/Wien, 2001 
(FC, 34), p. 98. Der Sklave Calixtus hingegen arbeitet als nummularius bereits in seinen 
jungen Jahren in Rom; seine kleinasiatische Herkunft wird ― zu Recht ― nicht einmal in 
Erwägung gezogen. Vgl. Refut. 9,12,1, p. 246.

153Tert., Adv. Prax., 1,5, pp. 98-100.
154Ps. Tert., Haer., 8,4, p. 1410: „Sed post hos omnes etiam Praxeas quidam haeresim introduxit, quam 

Victorinus corroborare curauit.“
155Vgl. C. TREVETT, Montanism (see n. 150), pp. 55–56; W. TABBERNEE, Fake Prophecy and Polluted 

Sacraments:  Ecclesiastical and Imperial Reactions to Montanism, Leiden/Boston, 2007, pp. 28–40; 
68–79. Gänzlich anders schätzt R.L. WILLIAMS, “Hippolytan Reactions to Montanism: Tensions 
in the Churches of Rome in the Early Third Century”, Studia patristica, 39 (2006), pp. 131–
137, p. 131, n. 5 die Lage ein. Er findet „the evidence (Irenaeus, Haer. 3.11.9; Eusebius, 
Hist. eccl. 5.24.10; Tertullianus, Prax. 1.5) unconvincing […] that Montanists were active in 
Rome before the third century“. Was genau er am Zeugnis der aufgezählten Autoren als 
nicht überzeugend ansieht, erfährt man leider nicht. Die einzige erkennbare Ursache für 
seine singuläre Skepsis ist die Begründung seiner eigenen Hypothese.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 38

die Prophezeiungen des Montanus und der beiden Prophetinnen Prisca und 

Maximilla als geistgewirkt an. Wie es scheint, liegen keine disziplinarischen 

Bedenken vor, da er als Zeichen seiner Zustimmung Friedensbriefe156 

ausstellen lässt. Der Ausdruck „ecclesiis asiae et phrygiae“ kann wohl kaum die 

Kirchen in Asia Minor sowie in Phryga meinen, sondern ihren Ableger in der caput 

mundi, da die Erstgenannten im fraglichen Zeitraum bereits eine klare und 

ablehnende Haltung gegenüber der Neuen Prophetie einnahmen.157 Ferner 

wäre es schwer zu erklären, wieso Viktor ausgerechnet mit den Kirchen in Asien

und Phrygien hätte Frieden schließen wollen. Alles scheint also darauf 

hinauszulaufen, dass der Bischof mit den Ansichten seiner Vorgänger158 brach, 

als er mit den Vertretern der Neuen Prophetie Frieden herbeigeführte und 

diesen auch bescheinigte. Dies wird durch den Auftritt des Kleinasiaten Praxeas

erfolgreich sabotiert. „Er hat den Parakleten [aus Rom] verjagt“159, wie 

Tertullianus formuliert, indem er den Bischof dazu bewegt, die bereits 

ausgestellten Friedensbriefe zurückzurufen. Offenbar importiert Praxeas nicht 

nur den Monarchianismus patripassianistischer Prägung mit Erfolg von 

Kleinasien über Rom bis nach Nordafrika, sondern brachte (auch) gleich die in 

Kleinasien bereits ausgeprägte Abneigung gegenüber der Neuen Prophetie mit.

Man erfährt nur wenig über das tatsächliche stadtrömische Wirken des 

Praxeas. Es wird aber ersichtlich, dass er sich relativ rasch etablieren konnte 

und dass es ihm gelang — möglicherweise aufgrund seines unvollendeten 

Martyriums — in die Nähe des Bischofs zu kommen. Da nicht bekannt ist, wann 

und wo Praxeas Ketten für seinen Glauben trug, lässt sich über Spekulationen 

hinaus kaum etwas Konkretes dazu sagen, ob er im Klerus tätig war oder nicht. 

Möglich wäre eine solche Konstellation durchaus. Sein Einfluss reicht auf jeden 

Fall dafür aus, Stimmung zu machen und die Schädlichkeit der Neuen Prophetie

zu demonstrieren. Tertullianus unterstreicht dabei, dass Praxeas unmittelbar 

156Tertullianus schreibt hier wortwörtlich „litteras pacis“. Tert., Adv. Prax., 1,5, p. 100.
157Eusebius zieht ein anonymes, möglicherweise von einem Bischof der sog. phrygischen 

Pentapolis verfasstes „antimonastisches“ Traktat zu Rat, als er sich die Vorstellung der 
„Phrygischen Häresie“ vornimmt. Eus., H. E., 5, 16,1-5, 19,4, pp. 458-480. Es ist zwar nicht 
sicher zu datieren, wurde aber etwa zwischen 179 und 193 verfasst. Aus diesem Werk geht 
hervor, dass sowohl Bischof Zoticus von Komana, als auch Bischof Julianus von Apamea 
etwa um 175 gegen die Prophetin Maximilla auftreten. Eus., H. E., 5, 16,16-17, p. 466. 
Ebenso berichtet Eusebius darüber, dass Claudius Apollinaris, Bischof von Hierapolis in 
Phrygien (Bischof ca. 171-175), ebenfalls ein (mittlerweile verlorenes) Werk gegen die 
phrygische Häresie verfasste. Eus., H. E., 5, 27, p. 388. Siehe dazu auch W. TABBERNEE, Fake 
prophecy (see n. 155), pp. 3–21; 38–40.

158Tert., Adv. Prax., 1,5, p. 100: „… falsa de ipsis prophetis et ecclesiis eorum adseuerando et 
praecessorum eius auctoritates defendendo coegit ...“. 

159Tert., Adv. Prax., 1,5, p. 100: „… paracletum fugavit et Patrem crucifixit.“ 



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 39

dafür Verantwortung trug.160 Ob diese ebenso apologetische Gründe hat wie der

Hinweis, der Bekenner habe es im Gefängnis nur eine kurze Zeit etwas 

„unbequemer“ gehabt,161 ist vor allem beim Letztgenannten gut möglich, beim 

Erstgenannten jedoch keineswegs zwangsläufig. Es ist jedoch auffällig, dass 

Tertullianus allein den römischen Bischof für den Rückruf der Friedensbriefe 

verantwortlich macht. Aus den Quellen geht erneut nicht hervor, wie der 

Prozess der Anerkennung bzw. Aberkennung im Detail aussah und inwiefern 

Viktor tatsächlich selbst dafür verantwortlich ist oder ob sich eine 

gemeinschaftliche Legitimation dahinter verbirgt. Viktor erscheint in der 

tertullianischen Darstellung jedenfalls als ausführende Instanz.

Es sticht hier erneut ins Auge, wie unkritisch Viktor bzw. das stadtrömische 

Presbyterkollegium mit Anderslehrenden umgeht. Als die stadtrömischen 

Ableger der „Phrygischen Propheten“ ihre Anerkennung erbitten, wird diese 

erteilt und es werden Friedensbriefe ausgestellt, wie es aus Adversus Praxeas 

eindeutig hervorgeht. Ob es ein Prüfverfahren gibt und wie ein solches im 

Detail aussieht, erfährt man nicht. Bis zu der Intervention des Praxeas sehen 

weder Viktor noch das Presbyterkollegium oder sogar der Autor der Refutatio162 

einen Anlass, gegen sie vorzugehen. Es ist ebenso bezeichnend, dass die 

Kirchenleitung erst auf den Hinweis eines Externen reagiert und ihre Haltung 

ändert. Statt Eigeninitiative zu ergreifen, herrscht erneut Ignoranz bzw. 

traditionelles Gewährenlassen. Hier findet also das aus den Fällen von Florinus 

und Blastus gewonnene Bild wieder einmal auf kontrastierende Weise seine 

Bestätigung.

Die Pikanterie an der Geschichte ist lediglich, dass, während Viktor 

erfolgreich dazu angespornt wird, gegen die phrygische Häresie auf 

stadtrömischem Boden vorzugehen, ihm der Patripassianismus des Praxeas' 

überhaupt nicht verdächtig vorkommt. Er lässt sich von dem Kleinasiatischen 

Bekenner nicht nur in Sachen Neuer Prophetie beraten, sondern gibt ihm auch 

freie Hand bei seiner eigenen stadtrömischen Wirkung. Zumindest berichtet 

160Tert., Adv. Prax., 1,5, p. 100: „... falsa de ipsis prophetis et ecclesiis eorum adseuerando et 
praecessorum eius auctoritates defendendo coegit et litteras pacis reuocare iam emissas et a proposito 
recipiendorum charismatum concessare.“ 

161Einer ähnlichen Figur begegnet man auch in De pudicitia, als Tertullianus den Versuch 
unternimmt, den „katholischen“ Märtyrern die geistliche Autorität abzustreiten. Tert., Pudic., 
22,4-7 = Tertullianus, De pudicitia, ed. by E. DEKKERS, Turnhout, 1954 (CCSL 2), pp. 1281-1330,
pp. 1328-1329.

162Seine ablehnende Haltung gegenüber den Neuen Propheten bringt der anonyme Autor in 
seiner Monumentalhäresiographie mit großer Eindeutigkeit zur Sprache. Vgl. Refut. 8, 19, 
pp. 237-238.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 40

Tertullianus weder von einer römischen Phase der Auseinandersetzung noch 

lässt sich aus der Adversus Praxean deduzieren, dass dieser aus Rom „verjagt“ 

worden wäre.163 Die modalistischen Ansichten gedeihen etwa gut zwei 

Jahrzehnte lang unbehelligt in Rom, bis der Autor der Refutatio sowie Calixtus 

unter dem Episkopat des Zephyrinus versuchen, dessen aktuellen Vertreter 

Sabellius zum Besseren zu bewegen.164 Schließlich ergreift Calixtus als Bischof 

Disziplinarmaßnahmen und schließt Sabellius und seine Anhänger nach einem 

längeren Streit aus der Kirchengemeinschaft aus.165 Angesichts weiterer 

Hinweise wäre für dieses Gedeihen die Erklärung, dass Viktor selbst 

monarchistische Ansichten vertrat und ihm deswegen die modalistischen 

Spekulationen des Praxeas nicht auffielen, nicht nur plausibel, sondern auch 

wahrscheinlich.166 

6. Die „Verbannung“ des Calixtus nach Antium

Die „Verbannung“ vom Bekenner167 und späteren Bischof Calixtus (217?-

222?) von Rom in die Hafenstadt Antium durch Bischof Viktor, wovon die 

Refutatio omnium haeresium168 berichtet, bietet einen authentischen Einblick in die

bischöfliche Handlungsweise aus erster Hand und aus unmittelbarer Nähe des 

Bischofs. Der anonyme Autor der Refutatio ist, im Gegensatz zu Calixtus, Viktor 

gegenüber durchweg positiv gesinnt.169 Deshalb lässt sich hier von einer 

eingehenderen Prüfung des sonst oft polemisierenden Textes gänzlich absehen.

Die Vorgeschichte der „Verbannung“, die ebenfalls in der Refutatio 

überliefert170 ist, lässt sich rasch nacherzählen: Der Sklave Calixtus führt 

Geldgeschäfte als nummularius für seinen Herren Carpophorus, ein christlicher 

Freigelassener des Kaiserhauses, aus. Als das Geschäft ins Wanken gerät, flieht 

er, wird jedoch von Carpophorus in der Hafenstadt Portus gefangen 

163Ein solcher Hinweis wäre natürlich für den Rhetoriker Tertullianus hochwillkommen 
gewesen.

164Refut. 9, 11,1-2, pp. 245-246.
165Refut. 9, 12,15, p. 248.
166Siehe dazu R.M. HÜBNER, Ignatianen (see n. 149), pp. 29–30; 235.
167Vgl. A. HANDL, “Bishop Callistus I. of Rome (217?-222). A Martyr or a Confessor?”, Zeitschrift 

für Antikes Christentum, 18 (2014), pp. 390–419.
168Refut. 9, 12,13, p. 248.
169Viktor findet in der Refutatio gerade zweimal eine Erwähnung. In Refut. 9, 12,10, p. 247 wird 

er als der „selige Viktor“ (μακάριον Οὐΐκτορα) bei seiner Begegnung mit Marcia vorgestellt. 
Ferner wird er hier mit dem terminus technicus ἐπίσκοπος ausgezeichnet, der im Rahmen der 
Refutatio ein Alleinstellungsmerkmal darstellt, obwohl andere Bischöfe wie Irenäus, 
Zephyrinus oder Calixtus ebenfalls erwähnt werden. Das zweite Mal betritt er in der 
Calixtus-Affäre als rücksichtsvoller und einfühlsamer Oberhirte die Bühne. Vgl. Refut. 9, 
12,13, p. 248.

170Refut. 9, 12,1-14, pp. 246-248.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 41

genommen. Seine Unternehmungen, die noch ausstehenden Gelder bei den 

jüdischen Debitoren einzutreiben, schlagen ebenfalls fehl. Er wird geschlagen 

und vor Fuscianus, dem damaligen praefectus urbi verklagt. Dieser verurteilt ihn 

zu ad metalla, einer de facto Todesstrafe, deren Vollstreckung auf Zeit ausgesetzt 

wird. Calixtus wird als servus poena nach Sardinien abtransportiert. Infolge der 

Befreiungsmission des Hyakinthus, eines engen Vertrauten und cubicularius von 

Marcia, der gottesfürchtigen Hauptkonkubine des Kaisers Commodus (180-

192), kehrt er nun als Bekenner nach Rom zurück. Über die „siegreiche“ 

Wiederkehr des Freigelassenen sine domino sind aber nicht alle erfreut. 

Carpophorus, der nicht nur den Kapitalstock der Geldgeschäfte, sondern auch 

gleich einen gut ausgebildeten und jungen Sklaven verliert, ist über seine 

Anwesenheit ebenso wenig amüsiert wie die christlichen Kleinanleger, die ihre 

Investitionen ebenfalls abschreiben müssen. Selbst Bischof Viktor zeigt sich ― 

nach der diesmal wohl tendenziösen Angaben der Refutatio ― über den 

Fortgang „sehr betrübt“171. Doch seine pastorale Milde übersteigt seinen Ärger: 

„… mitleidsvoll, wie er war, hat er die Sache ruhen lassen“172, beteuert der 

Autor. Mit anderen Worten, er ignoriert das Problem. Erst als die Lage entgleist, 

weil „viele“ den Ex-Sklaven verdächtigen und auch Carpophorus offenbar 

immer vehementer protestiert, wird Viktor zum Handeln gezwungen. Da ihm 

nichts anderes übrig bleibt, als die Konfliktparteien voneinander zu separieren, 

schickt er, oder nach der Lesart der Refutatio, verbannt er den Bekenner nach 

Antium.173 Selbst bei der „Verbannung“ lässt er sich von seiner pastoraler 

Weitsicht leiten und beschert dem „verbrecherischen“ Ex-Sklaven sogar 

monatliche Alimente.174 

Das in der Refutatio skizzierte Verhalten Viktors entspricht dem aus anderen 

Fällen bereits bekannten Muster und scheint daher symptomatisch zu sein. 

Vorerst schert sich der Bischof nicht im Geringsten um die Angelegenheit: 

Obwohl er angeblich wegen der Calixtischen Rückkehr verärgert ist, negiert er 

das Problem.175 Er wird erst aktiv, als die Lage aus den Fugen gerät und die 

Aufruhr der Opponierenden nicht mehr zu ignorieren ist. Ebenfalls 

171Refut. 9, 12,13, p. 248: „οὗ παραγενομένου ὁ Οὐΐκτωρ πάνυ ἤχθετο ἐπὶ τῷ γεγονότι …“.
172Refut. 9, 12,13, p. 248: „… ἀλλ’ ἐπεὶ εὔσπλαγχνος ἦν, ἡσύχαζε …“. 
173Refut. 9, 12,13, p. 248: „… ἡσύχαζε· φυλασσόμενος δὲ τὸν ὑπὸ πολλῶν ὄνειδον — οὐ γὰρ ἦν

μακρὰν τὰ ὑπ’ αὐτοῦ τετολμημένα —, ἔτι δὲ καὶ τοῦ Καρποφόρου ἀντιπίπτοντος, πέμπει 
αὐτὸν καταμένειν ἐν Ἀνθείῳ …“.

174Refut. 9, 12,13, p. 248: „… ὁρίσας αὐτῷ μηνιαῖόν τι εἰς τροφάς.“ 
175Refut. 9, 12,13, p. 248: „οὗ παραγενομένου ὁ Οὐΐκτωρ πάνυ ἤχθετο ἐπὶ τῷ γεγονότι, ἀλλ’ 

ἐπεὶ εὔσπλαγχνος ἦν, ἡσύχαζε …“.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 42

stereotypisch erscheint die Art und Weise der Intervention. Er versucht 

scheinbar nicht zu vermitteln, einen Kompromiss zu erarbeiten oder einen 

tragbaren Konsens zu finden. Vielmehr schafft er sich den Konflikt kurzerhand 

vom Hals, indem er den Bekenner Calixtus bei Gewährung monatlicher 

Alimente von der Bildfläche verschwinden lässt. 

7. Auswertung der Fallstudien

Die Ausübung von Disziplinargewalt, die gerne als Zeichen des 

„monarchischen“ Episkopats verstanden wird, ist in den Quellen mehrmals mit 

dem Namen von Viktor in Verbindung gebracht. Die Fälle von Florinus, den 

Neuen Propheten und von Blastus sowie der Quartodezimaner liefern 

wenigstens ansatzweise halbwegs verwertbare Hinweise; das Schicksal von 

Theodotus aus Byzanz muss jedoch aufgrund von Quellenmangel gänzlich 

ausscheiden. An dieser Stelle darf und soll der Umgang Viktors mit Calixtus 

zusammen mit dem Wirken von Praxeas in Rom mitbedacht werden. 

Charakteristisch, ja fast schon stereotyp wirken die Muster, die sich aus diesen 

Nachrichten abgewinnen lassen. Presbyter Florinus, die stadtrömischen 

Vertreter der Phrygischen Propheten, Praxeas sowie die stadtrömischen Ableger

der kleinasiatischen Quartodezimaner genießen in Rom während des 

Episkopats Viktors vorerst uneingeschränkte Freiheit. Der eine, Florinus, kann 

als ein Presbyter des Bischofs unbehelligt in aller Öffentlichkeit seine 

valentinianisch angehauchten Lehren propagieren. Ein anderer, Praxeas, kann 

sein modalistisches Denken sowie seine Lehren ohne Einspruch verbreiten, und

dabei handelt er mit Sicherheit nicht im Verborgenen. Die Neuen Propheten 

erhalten nach der ablehnenden Haltung des viktorschen Vorgängers Eleutherus

sogar Friedensbriefe; ihre Tätigkeit wird also von höchster Stelle gebilligt. 

Schließlich feiern die Quartodezimaner Ostern von allen wahrnehmbar an 

einem anderen Zeitpunkt als die dominikale Mehrheit Roms. Viktor zeigt sich in 

allen überlieferten Fällen gegenüber Abweichlern auffällig ignorant. Die auf 

unterschiedliche Weise zum Ausdruck kommende Heterodoxie löst bei ihm 

offenbar keine erkennbaren Reaktionen aus, obwohl die Aufsicht ― erst recht 

als „monarchischer“ Bischof ― zu seinem Kompetenzbereich gehört. Die 

viktorsche Ignoranz findet sogar eine unmittelbare Bestätigung aus erster 

Hand, nämlich der dem Bischof wohlgesonnenen Refutatio. Viktor bleibt so lange

passiv, bis er den Fall nicht mehr ignorieren kann. Dieses Muster wird ein 

einziges Mal gebrochen, bei der für jedermann leicht wahrnehmbaren 



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 43

Heteropraxis der Quartodezimaner. Da hier keine anderslautende Nachricht 

vorliegt, muss man davon ausgehen, dass wohl die stadtrömische 

Kirchenleitung bzw. der Bischof das Verfahren einleitet. In mehreren Fällen 

bedarf jedoch Viktor einen externen Anstoß, um nicht zu sagen, Druck, damit er

bzw. das gemeinschaftliche Leitungsgremium endlich die Initiative ergreift. Im 

Fall des Florinus ist es Irenäus, dem der Kragen platzt und der dem 

Presbyterkollegium, inklusive Viktor, nahelegt, den Presbyter abzusetzen. Für 

den Abbruch des Friedens mit der stadtrömischen Gefolgschaft der „Neuen 

Propheten“ sorgt hingegen der Neuankömmling aus Kleinasien. Praxeas stellt 

hier allerdings nur insofern einen Sonderfall dar, weil er der Einzige ist, der 

seine Lehrtätigkeit während seines Aufenthalts in Rom offenbar unbehelligt 

ausführen kann und darf. Es ist bezeichnend, dass weder er noch sein 

ungenierter Patripassianismus zur Debatte wird, geschweige denn einen Grund 

für eine Aufkündigung des Kirchenfriedens darstellt. Ähnliches Verhalten ist mit 

hoher Wahrscheinlichkeit auch in einem überregionalen Kontext zu beobachten.

In der vergleichsweise gut dokumentierten, interepiskopalen Phase des Streits 

erfährt man, dass diesmal nicht nur eine Einzelperson interveniert, sondern 

eine ganze Reihe von Amtskollegen Viktor mit „ziemlich scharfen“ Worten 

tadeln. Freilich lässt sich diese Angelegenheit ad extra sowie die massenhafte 

Bestürzung wegen der Übertretung eigener „Jurisdiktion“ nicht mit den 

sonstigen internen Affären vergleichen, geschweige denn gleichsetzen. Die 

Tendenz lässt sich aber auch hier wohl kaum verkennen. Denn es ist 

wahrscheinlich, dass Viktor den Kirchenfrieden mit Blastus und den 

Quartodezimanern in Rom sowie in Kleinasien wiederherstellt. Mit Blastus, 

Florinus, den Neuen Propheten sowie einschließlich der Refutatio liegen gleich 

vier176 Fälle von externer Einflussnahme vor. Bemerkenswert ist allerdings 

weniger die Tatsache der Interventionen selbst, als die stereotype Konsequenz 

dieser versuchten Einflussnahmen: Die Einmischung von Außen wurde in drei 

Fällen mit Sicherheit und in einem Fall mit beachtlicher Wahrscheinlichkeit von 

Erfolg gekrönt. Ein Beispiel, welches das Gegenteil bestätigen würde, ist 

hingegen nicht bekannt.

Die Deutung des Befunds, besonders bezogen auf die Ignoranz bzw. auf das 

„Gewährenlassen“ ist allerdings alles andere als leicht. Denkbar wären hier 

Umstände wie mangelnde (theologische) Bildung, die Ausübung eines 

176Würden sich die Überlegungen von D. WANKE, Irenäus (see n. 33) als zutreffend erweisen 
und das Hauptwerk des Irenäus tatsächlich einen eindeutigen Rombezug aufweisen, würde 
sogar ein weiterer Fall für eine externe Intervention vorliegen. Siehe dazu auch n. 43.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 44

„Toleranz-Verhalten gegenüber dem theologisch Anderslehrenden“177, limitierte 

Möglichkeit der Wahrnehmung angesichts des Hauskirchenwesens bzw. 

nebeneinander florierender Christentümer, sowie schlichte Ignoranz. Eine 

genauere Bestimmung der Ursache wird allerdings dadurch erschwert, dass 

man aus der Wirkung in der Regel keine sicheren Rückschlüsse auf die 

Ursachen treffen kann und diese aus der Retrospektive auch nur bedingt 

gewonnen werden können. So ist es ohne zusätzliche Spuren oft kaum zu 

unterscheiden, ob z. B. Viktor bzw. die stadtrömische Kirche die heterodoxen 

Tendenzen nicht wahrnimmt, weil sie aus irgendeinem Grund daran gehindert 

wird, oder ob sie diese sehr wohl registriert, jedoch auf Gegenmaßnahmen 

verzichtet.

Angesichts der Blastus-Affäre liefert eine unbekümmerte Ignoranz als 

Erklärungsmodell nur partiell eine plausible Explikation für das Phänomen: Dort

liegt die Initiative allem Anschein nach bei der römischen Kirche bzw. vielleicht 

bei Viktor selbst. Die Wahrnehmung von abweichenden Tendenzen wird durch 

die Diversität der in Rom angesiedelten Christentümer sowie durch das 

Hauskirchenwesen erschwert oder sogar verhindert. Es ist jedoch 

unwahrscheinlich, dass dieses Phänomen allein für die Duldung verantwortlich 

wäre. Aus den Quellen wird ersichtlich, dass die betroffenen Gruppen bzw. 

Lehrer überwiegend nicht insgeheim handeln: Florinus prahlt damit, Presbyter 

der römischen Kirche zu sein und veröffentlicht rege; Praxeas pflegt enge 

Kontakte zum Klerus und zum Bischof; die Neuen Propheten werden sogar 

durch den Bischof autorisiert; die Rückkehr der Bekenner, darunter auch 

Calixtus, aus Sardinien ist mit Sicherheit ein Großereignis für die stadtrömische 

Kirche und Blastus sowie die Quartodezimaner sind mit ihrer Feier am 14. Nisan

auch nicht erst am Vorabend des Streits in Rom angekommen. 

Einige Hinweise könnten wiederum darauf hindeuten, dass das theologische 

Reflexions- und Bildungsniveau von Viktor im niedrigeren Bereich anzusiedeln 

ist. Am ehesten dürfte hierfür der Causa Praxeas von Bedeutung sein, und zwar

aus doppeltem Grund. Erstens scheint Viktor mit der Praxis seiner Vorgänger 

wohl bewusst gebrochen zu haben, als er den stadtrömischen Anhängern der 

Neuen Propheten die Friedensbriefe aushändigt. Mit anderen Worten, diese 

werden nicht als problematisch eingeschätzt. Zweitens erregt der 

Patripassianismus des Praxeas offenbar nicht die Gemüter. Ferner nimmt er 

177Vgl. P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen (see n. 4), pp. 323–334, hier 323 ähnlich urteilt 
übrigens auch E. THOMASSEN, Orthodoxy (see n. 47), pp. 255–256.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 45

auch nicht die valentinianisch angehauchten Lehren des Florinus wahr. 

Während also abweichende Lehren zu keinerlei Reaktion führen, ruft die 

Heteropraxis der Quartodezimaner die stadtrömische Kirchenleitung bzw. Viktor

auf den Plan. Solide theologische Bildung ist hierfür nicht vonnöten, da es 

jedermann auffällt, wenn die gesendeten Eucharistiegaben (fermentum) in der 

Partnergemeinde(n) von niemandem entgegengenommen werden. Ferner wird 

der Idealbischof der Refutatio weder mit Bildung (aber auch nicht mit Unbildung)

assoziiert, noch bedarf die calixtische Verbannung durch Viktor einer solchen. 

Das Bildungsniveau eines Bischofs dürfte allerdings selbst im Fall eines 

„monarchischen“ Episkopats nur eine bedingte Rolle gespielt haben: An seiner 

Seite stehen ja nicht nur seine Diakone, sondern auch ein ganzes 

Presbyterkollegium. Dem gesamten Klerus der stadtrömischen Bischofskirche in

diesem Zusammenhang theologischen Dilettantismus zu unterstellen, ist zwar 

möglich, jedoch nicht besonders überzeugend. Insbesondere, weil z. B. auch 

der Autor der Refutatio mit hoher Wahrscheinlichkeit bereits unter Viktor diesem

Kreis angehörte. An seiner ausgezeichneten Bildung und seiner Sensibilisierung

in Fragen der Rechtsgläubigkeit besteht nicht der geringste Zweifel.178 Folglich 

muss der Verdacht auf das geringe Bildungsniveau als Ursache ausscheiden. 

Übrig bleibt als Modell nur noch das von P. Lampe vorgeschlagene, und zuletzt 

von E. Thomassen bezüglich Valentinus' noch einmal unterstrichene, 

traditionell stadtrömische Gewährenlassen übrig. Abgesehen vom 

Osterfeststreit lassen sich alle anderen bekannten Fälle nahtlos in diese 

Kategorie einordnen: So dürfen Florinus und die Neuen Propheten bis zu einem 

externen Hinweis grundsätzlich ungehindert in Rom wirken, Praxeas wird nicht 

einmal behelligt. Die Quartodezimaner bzw. Blastus gefährdet die sichtbare 

Einheit der Kirche an einer entscheidenden Stelle des christlichen 

Selbstverständnisses. Deshalb lässt sich die Initiative gegen diese auf die 

leichtere Wahrnehmbarkeit ihrer Heteropraxis zurückführen. Ähnliche 

Reminiszenzen klingen in der Calixtus-Affäre an. Dieser wird auch erst 

„verbannt“, als die Lage bereits zu eskalieren und der Konflikt merklich den 

inneren Frieden zu (zer)stören droht.

Unter dem Strich ist also eine monokausale Erklärung der viktorschen 

Zurückhaltung kaum möglich. Sie lässt sich im Wesentlichen auf zwei Faktoren 

verdichten: Auf die Zersplitterung stadtrömischer Christentümer sowie vor 

178Vgl. K. PREYSING, “Der Leserkreis der Philosophumena Hippolyts”, Zeitschrift für katholische 
Theologie, 38 (1914), pp. 421–445; M. SIMONETTI, Profilo (see n. 7); C. SCHOLTEN, Anliegen (see n. 
51).



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 46

allem auf die Weiterführung der bereits durch seinen Vorgänger gepflegten 

stadtrömischen „Toleranz“, oder vielleicht zutreffender, „Ignoranz“ gegenüber 

Heterodoxen. Eine Abweichung von dieser Tradition erfolgt nur dann, wenn 

externe Hinweise, in manchen Fällen sogar im- oder expliziter Druck, keine 

Alternative übrig lassen als das Band der Gemeinschaft zu durchtrennen. Was 

also die Disziplinarpraxis angeht, weicht Viktor von der Gepflogenheiten seiner 

Vorgänger179 nicht in nennenswertem Maße ab. Dass sich die Hinweise zu dem 

Ergreifen von Disziplinarmaßnahmen häufen, liegt offenbar nicht an der 

geänderten Attitüde bischöflichen Selbstverständnisses. 

8. Konklusionen und Ausblick

Welchen Konsequenzen ergeben sich für die Entwicklung der kirchlichen 

hierarchischen Strukturen während des Episkopats von Viktor in Rom im 

Allgemeinen und für das „monarchische“ Episkopat im Speziellem? 

Die wohl bedeutendste Erkenntnis betrifft die Methodologie. Die bisher 

angewendete Prämisse, nach der die Ausübung von bischöflicher 

Disziplinargewalt als zuverlässiger Indikator für gewachsene 

Alleinherrschaftsansprüche im Sinn eines „monarchischen“ Episkopats 

anzusehen ist, lässt sich anhand der Quellen um Viktor nicht verifizieren. 

Bereits aus den literarischen Hinterlassenschaften der irenäischen Intervention 

im Osterfeststreit, aber vor allem aus der Korrespondenz des Lyoner Bischofs 

während der Florinus-Affäre wird ersichtlich, dass die Ausübung von 

Disziplinargewalt durch den Bischof nicht zwangsläufig mit deren 

Monopolisierung verbunden ist. Vielmehr muss man das Ergreifen von 

Disziplinarmaßnahmen sowie die zu einer Entscheidung führende 

Urteilsfindung als zwei voneinander separate Prozesse betrachten und zwei, 

vorerst voneinander getrennten Kompetenzbereichen zuordnen. Es steht zwar 

außer Zweifel, dass diese beiden Bereiche durch die sukzessive Aufwertung des

Bischofsamtes miteinander verschmelzen und allerspätestens mit der 

staatlichen Privilegierung der Kirche als integrative Einheit miteinander 

verbunden sind. Bei einer Einschätzung der ersten beiden Jahrhunderte kann 

und darf man jedoch kaum von einer Machtkonzentration in der Hand des 

Bischofs ausgehen, geschweige denn eine solche als gottgegeben 

voraussetzen. Das heißt also, dass man nicht ohne eine eingehende Prüfung 

des Sachverhalts (sofern dies überhaupt möglich ist) aus der Ausübung von 

179Siehe dazu die Analyse bei P. LAMPE, Die stadtrömischen Christen (see n. 4), pp. 323–334.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 47

Disziplinargewalt auf vermeidlich „monarchische“ Tendenzen schließen kann 

oder diese voraussetzen darf.

Es ist nicht weniger bedeutend, dass besonders die zeitgenössischen Quellen

eine Konzentration der Disziplinargewalt in die Hände Viktors im 

Entscheidungsfindungsprozess gegenüber Anderslehrenden nicht belegen. 

Vielmehr gewinnt man angesichts der irenäischen Intervention in der Florinus-

Affäre sowie in dem Streit mit den Quartodezimanern den Eindruck, dass die 

Urteilsfindung auch während des Episkopats von Viktor in kollektiver 

Verantwortung getragen und gemeinschaftlich legitimiert wird. Ebenfalls 

bezeichnend ist, dass keine der sonst zur Verfügung stehenden 

zeitgenössischen Quellen einen solchen Prozess in den ausschließlichen 

Zuständigkeitsbereich des Bischofs einordnen. Ganz anders sieht es bei 

Eusebius aus: Der Bischof von Caesarea geht selbstverständlich von einem 

bischöflichen Monopol in der Urteilsbildung sowie in der Ausübung von 

Disziplinargewalt aus. Der Kontrast könnte hier nicht deutlicher ausfallen. 

Konsequenterweise eignet sich die eusebianische Berichterstattung als Quelle 

zur Ermittlung von bischöflichen Befugnissen der vorkonstantinischen Periode 

nur dann, wenn sich diese auf Zitate von Zeitzeugen stützt. Sein Standpunkt 

reflektiert vielmehr die Verhältnisse seinerzeit und setzt eine bereits weit 

vorangeschrittene hierarchische Entwicklung vor. Ferner lässt sich seitens 

Viktors aus den Quellen keine Bestrebung erkennen, die darauf deuten würde, 

dass er gewollt gewesen wäre, seine repräsentative und exekutive Rolle als 

(einziger) Bischof auszuweiten oder solche anzuvisieren. Bemerkenswert ist 

allerdings, dass die Umsetzung der kollegial gefassten Beschlüsse, seien sie ad 

extra oder gar ad intra gerichtete Angelegenheiten, nur noch durch Viktor erfolgt.

Er fungiert also nicht mehr nur als Sprecher der stadtrömischen Christen in 

externer Korrespondenz, wie dies bei den Vorgängern wohl der Fall ist.180 

Vielmehr repräsentiert er die stadtrömische Kirche gleichermaßen nach außen 

wie nach innen. Ferner wird die Exekutivgewalt, d. h. die Vollstreckung von 

gemeinschaftlich herbeigeführten Beschlüssen mittlerweile engstens mit dem 

Bischofsamt verbunden. Abgesehen von dieser ― für die Entwicklung des 

stadtrömischen Bischofsamtes durchaus bedeutende ― Kompetenzerweiterung

folgt die Amtsführung von Viktor weitgehend dem Vorbild seiner Vorgänger. Er 

agiert ganz im Geist der für Rom typischen Gesinnung des Gewährenlassens. 

Mit Sicherheit lässt sich auch feststellen, dass das Episkopat von Viktor ― wenn

180Ibid. pp. 339–341.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 48

man geneigt ist, bei der etablierten Terminologie zu bleiben ― als 

Monepiskopat181 zu determinieren ist. „Monarchisierende“ Tendenzen sind hier 

hingegen nicht zu erkennen. 

Der übermütige, autoritäre und im voller Bewusstsein mit seinem Amtssitz 

prahlende Viktor, den man geneigt ist, aus der zweiten, überregionalen und 

interepiskopalen Phase des Osterfeststreit zu erkennen, zeigt nur die eine, und 

wie es scheint, nicht gerade die charakteristischste Seite einer Medaille. Aus 

den Quellen zu den gemeindeinternen Affären zeichnet sich ein überraschend 

divergentes, dafür aber recht einheitliches Bild ab. Dieses führt einen Bischof 

vor Augen, der sich wenig um doktrinäre Differenzen schert und noch weniger 

Ambitionen zeigt, Konflikte auszutragen oder die Grenzen der 

Rechtsgläubigkeit aus dem eigenen Bedürfnis heraus aufzuzeigen, wenn es um 

seine eigene Herde vor Ort geht. Man gewinnt tendenziell den Eindruck, dass 

Viktor eher von den Ereignissen bestimmt wird, als dass er selbst die Ereignisse

bestimmt oder Initiative ergreift. Das trifft nicht nur auf die Florinus-Affäre 

sowie auf den Umgang mit den Neuen Propheten zu, sondern mit hoher 

Wahrscheinlichkeit auch auf das Finale des Osterfeststreits. Diese ignorant-

zaghafte Haltung findet bei den vorerst ausgebliebenen Reaktionen Viktors im 

Kasus Calixtus eine weitere zeitgenössische Bestätigung. Angesichts seines 

Charakters, seines Verhaltens und seiner fehlender Freude an Initiativen fällt es

erst recht schwer, seinen Namen mit innovativer und autoritärer Amtsführung 

sowie mit dem Anbruch einer neuen Ära im Zeichen der Monopolisierung 

bischöflicher Disziplinargewalt zu verbinden.

Zum Schluss muss noch gefragt werden, inwiefern die Begriffe 

„monarchischer Episkopat“ bzw. „Monepiskopat“ sinnvoll und gewinnbringend 

im Kontext der ersten drei Jahrhunderte zu verwenden sind. Denn sie sind 

offenbar kaum geeignet, die Komplexität der Verhältnisse, die nicht nur für Rom

charakteristisch sein mögen, aber dort wenigstens ansatzweise fassbar 

werden, adäquat zu reflektieren. Dazu kommt noch, dass die Nutzung des 

181Möglicherweise kann Viktor oder sein unmittelbarer Amtsvorgänger Eleutherus (175?-189?) 
als erster Monepiskopus von Rom gelten. Hermas schreibt noch mit Selbstverständlichkeit 
über Bischöfe in der Mehrzahl, wenn er sich über die stadtrömischen Lokalverhältnisse 
äußert. Vgl. etwa Hermas, Die apostolischen Väter 1: Der Hirt des Hermas, ed. by M. WHITTAKER, 
Berlin, 1956 (GCS Hermas), p. 11 = Herm., Vis., 3,5,1. Noch gewichtiger ist hierfür das 
Zeugnis von Irenäus. Als der Lyoner das Beispiel der Friedfertigkeit unter den 
Amtsvorgängern von Viktor im Kontext des Osterfeststreits vor Augen führt, nennt er diese 
einschließlich Soterus (166?-175?) „Presbyter“. Eus., H. E., 5, 24,14, p. 494-496: „… οἱ πρὸ 
Σωτῆρος πρεσβύτεροι, οἱ προστάντες τῆς ἐκκλησίας ἧς σὺ νῦν ἀφηγῇ, Ἀνίκητον λέγομεν 
καὶ Πίον Ὑγῖνόν τε καὶ Τελεσφόρον καὶ Ξύστον ...“.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 49

„monarchischen Episkopats“ für die ersten drei Jahrhunderte irreführend ist. 

Weiterhin sind keine der beiden Begriffe für die Antike belegt. Vielmehr hat 

man es im Fall des „monarchischen Episkopats“ mit einem Produkt des 

Neunzehnten Jahrhunderts zu tun, dessen konfessionalisierender Beigeschmack

bis heute gut zu vernehmen ist.182 Ferner implizieren die beide Begriffe einen 

teleologischen Zug, da sie nicht nur eine lineare Entwicklung suggerieren, 

sondern auch gleich Momente von „schon“ bzw. „noch nicht“ markieren. 

Außerdem ist es fraglich, inwiefern die beiden Entwicklungsschritte tatsächlich 

so entscheidend und repräsentativ sind, dass sie ausgerechnet und 

ausschließlich einer dezidiert terminologischen Unterscheidung gegenüber 

anderen Elementen bedürfen. Schließlich lassen beide Begriffe offen (bzw. ist 

man dazu gezwungen, diese von Fall zu Fall individuell zu bestimmen, sofern 

das überhaupt möglich ist), wie die kollegialen und monarchischen 

Leitungselemente in dem jeweiligen Kontext miteinander ins Verhältnis gesetzt 

sind. Denn selbst in der Phase der staatlichen Privilegierung ab dem vierten 

Jahrhundert, als man mit einer weitgehenden Entfaltung monarchischer 

Amtsführung zu rechnen hat, bleiben beide Elemente in der Gemeindeleitung 

präsent. Die gerade genannten Defizite der Terminologie führen allzu oft dazu, 

dass gerade die Vielgestaltigkeit der Entwicklung auf diese Weise leicht aus 

dem Blick gerät. Um einerseits Missverständnissen und Fehlurteilen 

vorzubeugen und andererseits der Diversität des Prozesses Rechnung zu 

tragen, wäre eine terminologische Nuancierung bzw. Neuausrichtung ratsam.

Abstract: The emergence of the monarchianic episcopal model in Rome is 

tied to bishop Victor I. of Rome (189?-199?). His authoritative intervention in 

the Eastern-controversy but also the frequent exclusion of heterodox teachers 

from the church he presided over are commonly considered as the beginning of

a new era in ecclesiastical government. Based on six case studies concerning 

the disciplinary actions traditionally attributed to him (Florinus, Theodotus, the 

Eastern-controversy, Praxeas and the New Prophets, Calixtus), this essay 

examines the circumstances, context and procedures to outline the role of 

Victor in each of these processes. It argues that while the executive power was 

already clearly attributed to the bishop, the decision making process was still 

182Vgl. G. SCHÖLLGEN, Terminologie (see n. 10), p. 146, n. 1; P. BRUNS, “Der Monepiskopat im 
Briefkorpus des Ignatius von Antiochien”, in Die Legitimation der Einzelherrschaft im Kontext der 
Generationenthematik, ed. by T. BAIER, Berlin/New York, 2008, pp. 295–308, p. 295, n. 1.



András Handl: Viktor I und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom 50

collectively legitimated. Furthermore, two major tendencies are characteristic 

for his episcopacy: First, as his predecessors, he maintained the traditional 

virtue of “tolerance” towards heterodox teachers and teachings. Second, his 

efforts in the Eastern-controversy illustrate his desire for the (visible) unity of 

(some of) the Christianities in the City.  The essay concludes with the necessity 

to develop a precise and distinctive terminology which is address the 

complexity of the developments adequately .


	Viktor I. (189?-199?) von Rom und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom*
	1. Einführung
	2. Presbyter Florinus
	3. Theodotus aus Byzanz
	4. Blastus und der sog. Osterfeststreit
	5. Die Neuen Propheten und Praxeas
	6. Die „Verbannung“ des Calixtus nach Antium
	7. Auswertung der Fallstudien
	8. Konklusionen und Ausblick


