Viktor I. (1897-1997) von Rom und die Entstehung
des ,monarchischen” Episkopats in Rom*

Andréas HanbL
(Uppsala)

Anders Ekenberg zur Emeritierung.
1. Einfithrung

Die Diskussionen der vergangenen Jahrzehnte um die Herausbildung der
Amterstruktur in der friithen Kirche zeigen eine Affinitat fur die Entwicklung des
Bischofsamtes.! Nicht zuletzt fliihrt die den 6kumenischen Dialog derzeitig
bestimmende Leitfrage nach dem kirchlichen Amt auch dazu, dass die
historische Perspektive in der gegenwartigen Diskussion zunehmend an
Bedeutung gewinnt.? In diesem Kontext stellt die Genese des Bischofsamtes in
Rom, und zwar gleich auf doppelte Weise, eine delikate Angelegenheit dar.
Zum Ersten ist die Millionenstadt Rom in vielerlei Hinsicht eine Abbildung der
Vielfalt des Reiches, mit unikalen politischen, ckonomischen und sozialen
Struktur. Das scheint auch dem Rhetor Aelius Aristides bewusst zu sein wenn er
in seinem Panegyrikus Uber Rom schreibt: ,,Was eine Stadt fur ihre eigenen
Grenzen und ihr Gebiet bedeutet, das bedeutet diese Stadt fur den gesamten
Erdkreis”.? Eine vielbeachtete Studie von Peter Lampe* verdeutlicht durchaus

1 Zunennenist u. a. E.G. Jar, “From Presbyter-Bishops to Bishops and Presbyters: Christian
Ministry in the Second Century; a Survey”, The Second Century, 1 (1981), pp. 125-162; viele
Beitrage des Sammelbands von E. Dassmann, Amter und Dienste in den friihchristlichen Gemeinden,
Bonn, 1994; A. Brent, Hippolytus and the Roman Church in the Third Century: Communities in
Tension before the Emergence of a Monarch-bishop, Leiden/Boston, 1995; K. Zamrr, “Once more
about the Origins and Background of the New Testament Episkopos”, Sacra Scripta, 10
(2010), pp. 202-222; J. WacNer, Die Anfédnge des Amtes in der Kirche: Presbyter und Episkopen in
der frihchristlichen Literatur, Tubingen, 2011; A. StewarT-Sykes, The Original Bishops: The
Development of Monepiscopate in Early Christianity, Grand Rapids, 2014.

2 Einschlagige Titel der juingeren Vergangenheit verdeutlichen dieses Interesse: G. KreTscHMAR,
Das bischdéfliche Amt: kirchengeschichtliche und 6kumenische Studien zur Frage des kirchlichen Amtes,
1999; R. FrieLing, Amt: Laie - Pfarrer - Priester - Bischof - Papst, Gottingen, 2002; C. Rarp, Holy
Bishops in Late Antiquity: The Nature of Christian Leadership in an Age of Transition, Berkeley, 2005;
Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge, Bd. Il, Urspriinge und Wandlungen, ed. by T.
Schneider, G. Wenz, Freiburg im Breisgau, 2006; La relazione fra il Vescovo e la Chiesa locale:
antiche e nuove questioni in prospettiva eumenica. Simposio Internazionale Roma - 1-3 Dicembre 2005,
ed. by R. Giraldo, Venezia, 2007; M. Bunker, Amt, Ordination, Episkopé und theologische
Ausbildung, Leipzig, 2013.

3 Aelius Aristides, Orationes 26,61 = Aelius Aristides, Die Romrede, ed. & trans. by R. Klein,
Darmstadt, 1983, p. 38.

4 P. Lawvre, Die stadtrémischen Christen in den ersten beiden Jahrhunderten: Untersuchungen zur

* Mein Dank gilt Herrn Prof. Martin Wallraff flr die kritische Begleitung dieser Studie.



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 2

plausibel> den Einfluss dieser Faktoren auf die Entwicklung des Christentumes,
oder besser, die Christentumer Roms im Allgemeinen und auf die
Amterstrukturen im Speziellen. Dabei macht er die sozialen Aspekte auch far
die Entwicklung des hiesigen Bischofsamtes fruchtbar und kommt zu dem
Ergebnis, dass der Ubergang vom ,Monepiskopat“ zum ,,monarchischen
Episkopat” in Rom vergleichsweise spat, erst in der Amtszeit Viktors® I. (1897?-
1997) verwirklicht wird.”

Diese Hypothese hat, zum Zweiten, eine enorme Auswirkung auf ein
sensibles und Uber die konfessionellen Grenzen hinaus oft kontrovers
diskutiertes Thema, namlich — je nach Auffassung — entweder auf die
Entwicklung der Vorlaufe des Papsttums oder auf das Papsttum selbst. Deshalb

Sozialgeschichte, Tubingen, 21989.

5 Gemeint ist hier vor allem — wie Peter Lampe es nennt — die ,Fraktionierung” der
stadtromischen Christen. Zu den Schwierigkeiten und Grenzen seiner Untersuchung siehe
C. ScHouten, “Gibt es Quellen zur Sozialgeschichte der Valentinianer Roms?”, Zeitschrift fiir die
neutestamentliche Wissenschaft, 79 (1988), pp. 244-261; G. ScHoLLcen, “Probleme der
frhchristlichen Sozialgeschichte. Einwande gegen Peter Lampes Buch Uber ‘Die
stadtromischen Christen in den ersten beiden Jahrhunderten’”, Jahrbuch fiir Antike und
Christentum, 32 (1989), pp. 23-40; M. SivonetT, “Una nuova proposta su lppolito”,
Augustinianum, 36 (1996), pp. 13-46, pp. 33-36.

6 Zu dem Wenigen, das man uUber Viktor weils, siehe F. Scorza BarceLLona, “Vittore I, santo”, in
Enciclopedia dei Papi, 1, Roma, 2000, pp. 233-237; M. Vinzent, “Viktor I, Bischof von Rom”, in
Theologische Realenzyklopédie, 35, ed. by H.R. Baz, G. MuLLer, Berlin/New York, 2003, pp. 93-
97; E. CasteLu, “La Chiesa di Roma prima e dopo Costantino. Da Vittore (189-199) a Liberio
(352-366)", in Costantino I.: Enciclopedia costantiniana sulla figura e I'immagine dellimperatore del
cosiddetto Editto di Milano, 313 - 2013, 1, ed. by A. MeLioni, Roma, 2013, pp. 795-813, pp. 795-
797.

7 Vgl. P. Lavrg, Die stadtromischen Christen (see n. 4), pp. 334-349. Diese Thesen haben
mittlerweile breite Zustimmung gefunden. Siehe exemplarisch N. Brox, “Probleme einer
FrGhdatierung des Rémischen Primats”, Kairos, (1976), pp. 81-99; M. SimoneTT, “Roma
cristiana tra Il e Ill secolo”, Vetera Christianorum, 26 (1989), pp. 115-136, pp. 115-122; N.
Brox, “Das Papsttum in den ersten drei Jahrhunderten”, in Das Papsttum, Bd. I: Von den
Anféngen bis zu den Pépsten in Avignon, ed. by M. Greschar, Stuttgart, 1993, pp. 25-42, p. 33; F.
Scorza BarceLiona, Vittore (see n. 6), p. 231; M. Vinzent, Viktor (see n. 6), pp. 95-96; M.-Y.
Perrin, “Rom und das westliche Abendland bis zur Mitte des 3. Jahrhunderts”, in Die
Geschichte des Christentums, Bd. I: Die Zeit des Anfangs (bis 250), ed. by J.-M. Maveur, L. Pietri, N.
Brox, Freiburg im Breisgau, 2003, pp. 666-716, pp. 682-683; M. Simonetti, “Roma cristiana tra
vescovi e presbiteri”, Vetera Christianorum, 43 (2006), pp. 5-17, pp. 5-7; M. ZicLer, Successio:
die Vorsteher der stadtrémischen Christengemeinde in den ersten beiden Jahrhunderten, Bonn, 2007,
pp. 246-277; M. SivonetTi, “Per un profilo dell’autore dell’Elenchos”, Vetera Christianorum, 46
(2009), pp. 157-173, pp. 168-169; E. Castewu, “L’'Elenchos, ovvero una ‘biblioteca’ contro le
eresie”, in Confutazione di tutte le eresie, ed. by A. Magris, Brescia, 2012, pp. 21-56, pp. 47-48.
Der Alternativvorschlag von A. Brent, Hippolytus (see n. 1), pp. 398-457 und insbesondere
412-425, nachdem das ,,monarchische” Institut erst mit Cornelius (251-253) verwirklicht
wurde, fand bis jetzt nur begrenzten Zuspruch. Vgl. etwa B. Borg, Crisis and Ambition: Tombs
and Burial Customs in Third-Century CE Rome, Oxford/New York, 2013, p. 90. In einem jlingeren
Beitrag brachte A. Brent die Herausbildung mit dem Episkopat von Calixtus I. (2177-2227) in
Verbindung. A. Brent, “The Elenchos and the Identification of Christian Communities in
Second - Early Third Century Rome”, in Des évéques, des écoles et des hérétiques: actes du
colloque international sur la ‘réfutation de toutes les hérésies’, Geneve, 13-14 juin 2008, ed. by G.
Araciong, E. NoreLu, Prahins, 2011, pp. 275-314.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 3

ist es umso Uberraschender, dass nicht nur Peter Lampe, sondern die meisten
Abhandlungen, die seitdem die stadtromischen Verhaltnisse zur Entwicklung
der Amterhierarchie zu erhellen versuchen, auf eine Definition des Begriffs
»~monarchischer Episkopat” verzichteten. Nicht selten bereitet es erhebliche
Muhe zu erschlieen, ob der Ausdruck ,,nur“ den Monepiskopat meint, die
Dominanz eines Bischofs im politischen Sinn der povapyia nach Aristoteles?®
wiedergibt oder eine wie auch immer verstandene Zwischenphase reflektiert.®
Die von G. Schollgen®® vorgeschlagene und seitdem mehrheitlich akzeptierte!*
Distinktion zwischen , Monepiskopat” und ,monarchischer Episkopat” tragt
erheblich bei der Prazisierung der Terminologie bei. Ihm folgend, ist mit dem
~Monepiskopat” im Wesentlichen das Institut eines Einzelbischofs an der Spitze
der Ortskirche als Vorsteher der Eucharistiefeier und Sprecher des
Presbyterkollegiums gemeint. Der ,monarchische Episkopat” beschreibt die
~Alleinherrschaft” eines Bischofs, dem alle Gehorsam schulden und unter dem
Diakone sowie Presbyter nur als ausfuhrende Organe an der Leitung der
Gemeinde teilnehmen.

Aus guten Grunden kann und muss man davon ausgehen, dass das im
Begriff ,,monarchischer Episkopat” verdichtete Konzept der uneingeschrankten
bischoflichen Leitungsanspriiche erstmals und ausschlielich'? in der Didascalia

8 Arist. Rhet., 1, 8,4 = Aristoteles, Ars rhetorica, ed. by. J. H. Freesg, London, 1926 (LCL, 193) pp.
86-88.

9 Ein Beispiel par excellence bietet hierfir die monumentale Hippolytusmonographie von A.
Brent, Hippolytus (see n. 1). Obwohl er den Begriff sogar in seinem Buchtitel auffuhrt, bleibt
er im Werk einer Definition von ,Monarch-bishop* schuldig. Erst am Ende der Lekture
drangt sich der Verdacht auf, dass er mit dem Ausdruck eher den Monepiskopat als den
»~monarchischen Episkopat” im Sinn der Alleinherrschaft umschreibt. Definitorische
Unscharfe weisen auch andere Beitrage auf, wie etwa P. Lawvrg, Die stadtromischen Christen
(see n. 4), pp. 334-345 sowie M. SivonetTi, Roma cristiana (see n. 7), Profilo (see n. 7) auf.

10 G. SchoLicen, “Monepiskopat und monarchischer Episkopat: Eine Bemerkung zur
Terminologie”, Zeitschrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft, 77 (1986), pp. 146-151.

11 Zumindest vernimmt man auBerst selten kritische Stimmen zu dieser Distinktion. Siehe
etwa F. Laus, “Sozialgeschichtlicher Hintergrund und ekklesiologische Relevanz der
neutestamentlich-frihchristlichen Haus- und Gemeinde-Tafelparanese: ein Beitrag zur
Soziologie des Frihchristentums”, Miinchener theologische Zeitschrift, 37 (1986), pp. 249-271,
p. 265. Beachtenswert ist allerdings ein Alternativentwurf aus der jungsten Zeit. Nach A.
StewarT-Svkes, Bishops (see n. 1) war der Bischof urspriinglich der (einzige) Leiter der
»~household community” mit primar liturgischen und finanziellen Kompetenzen. Deshalb gab
es nie Gemeinden mit mehr als einem Bischof. Der ehrenamtliche Titel der Presbyter
bezieht sich auf verdiente Patronen einer Gemeinschaft. Bischéfe und Presbyter einer Stadt
bildeten eine lose Zweckgemeinschaft, die sich mit der Zeit zu einer Institution eines
einzigen Bischofs (Monepiskopat) umformte. Gewisse Ahnlichkeiten mit dem bisherigen
Konsens bestehen trotz wesentlicher Unterschiede. So etwa bildete sich das bischéfliche
Amt nach Alistair Stewart-Sykes aus der Pluralitat der kollegialen Féderation der Presbyter
vor Ort aus.

12 In der Vergangenheit wurden bereits bei Ignatius von Antiochien Elemente von
monarchischen Ansprichen erkannt. In der letzten Zeit wurde allerdings nicht nur die
Authentizitat sowie die Datierung seiner Briefe in Zweifel gezogen, sondern es lasst sich



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 4

Apostolorum in den ersten drei Jahrhunderten bezeugt ist. In dieser eher
programmatischen Streitschrift!? als Kirchenordnung aus der ersten Halfte des
dritten Jahrhunderts wird die Herrschaftsform des Bischofs mit ahnlichen
Befugnissen beschrieben, wie sie etwa einem oikodeondtng in seinem eigenen
Haushalt zukommt.** Dies wird allerdings als ein Ideal dargestellt, das es noch
zu verwirklichen gilt. Damit zeichnet sich am Horizont langsam das (vorlaufige)
Ende einer langwierigen Entwicklung ab und gibt gleich die Definition des
»~monarchischen Episkopats” im engeren Sinn wieder. Konsequenterweise ist
die Verwendung des Terminus fur die ersten drei Jahrhunderte irrefUhrend, da
dieser weder die Idee hinter der theologischen Konzeption noch die
tatsachlichen Befugnisse des Bischofs bzw. seines Amtes sachgemal
wiedergibt.? Die vorkonstantinische Periode ist dennoch von besonderem
Interesse, da sie eine Reihe von Entwicklungen gepragt hat, die langfristig zur
Herausbildung des monarchischen Episkopats fuhren. Als entscheidende
Schritte mussen etwa die Ausdifferenzierung einer dreigliedrigen
Amtshierarchie, die Formation des Monepiskopats, die Professionalisierung des
Klerus, die Etablierung einer oikoc-Ekklesiologie als theologische Legitimation,

auch eine Verschiebung hinsichtlich der Einschatzung der dort vertretenen Anspriche vom
monarchischen hin zum Monepiskopat beobachten. Siehe R.M. Husner, “Thesen zur Echtheit
und Datierung der sieben Briefe des Ignatius von Antiochien”, Zeitschrift fiir antikes
Christentum, 1 (1997), pp. 44-72; A. Linoemann, “Antwort auf die "Thesen zur Echtheit und
Datierung der sieben Briefe des Ignatius von Antiochien”, Zeitschrift fiir antikes Christentum, 1
(1997), pp. 185-194; M.J. Epwaros, “Ignatius and the Second Century: An Answer to R.
Hubner”, Zeitschrift fiir antikes Christentum, 2 (1998), pp. 214-226; G. ScroLicen, “Die Ignatianen
als pseudepigraphisches Briefcorpus: Anmerkung zu den Thesen von Reinhard M. Hubner”,
Zeitschrift fiir antikes Christentum, 2 (1998), pp. 16-25; H.J. Vocr, “Bemerkungen zur Echtheit
der Ignatiusbriefe”, Zeitschrift fir antikes Christentum, 3 (1999), pp. 50-63; T. LecHneRr, Ignatius
adversus Valentinianos?: chronologische und theologiegeschichtliche Studien zu den Briefen des
Ignatius von Antiochien, Leiden, 1999. FUr die Einschatzung der alteren Forschung siehe
exemplarisch H. CampenHausen, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei
Jahrhunderten, Tubingen, 21963, pp. 82-134; 163-194; sowie R.P.C. Hanson, “Amt / Amter /
Amtsverstandnis: V. Alte Kirche”, in Theologische Realenzyklopédie, 2, ed. by H.R. Barz, G.
MuLLer, Berlin/New York, 1978, pp. 533-552 und dagegen G. ScHoéLLcen, Terminologie (see n.
10), pp. 147-150 mit einer eingehenden Analyse der maRgeblichen thematischen Quellen.

13 Das Didascalia Apostolorum stellt keine Kirchenordnung im engeren Sinn dar und reflektiert
deshalb wohl kaum die realen Verhaltnisse einer Gemeinde. Vgl. G. ScréLicen, “Die
literarische Gattung der syrischen Didaskalie”, in Symposium Syriacum 1984: Literary Genres in
Syriac Literature, ed. by H.].W. Drivers, Roma, 1987, pp. 149-159. The Didascalia Apostolorum: An
English Version, ed. by A. Stewart-Sykes, Turnhout, 2009 beschreibt es als sukzessiv
entstandene ,living literature” mit mehreren Redaktionen.

14 Vqgl. G. ScHoLcen, “Hausgemeinden, ‘oikos’-Ekklesiologie und monarchischer Episkopat.
Uberlegungen zu einer neuen Forschungsrichtung”, Jahrbuch fiir Antike und Christentum, 31
(1988), pp. 74-90, “From Monepiscopate to Monarchical Episcopate: The Emergence of a
New Relationship between Bishop and Community in the Third Centur”, Jurist. Studies in
Church Law and Ministry, 66 (2006), pp. 114-128, pp. 124-127.

15 So das Urteil von G. ScroLicen, Terminologie (see n. 10) sowie siehe dazu auch S. ResenicH,
“Monarchie”, in Reallexikon fir Antike und Christentum, 24, Stuttgart, 2012, pp. 1112-1196, pp.
1170-1171.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 5

die Konzentration der Disziplinargewalt in der Hand des Bischofs durch die
Begrundung eines offentlichen BuBwesens sowie die Ausbreitung des
Christentums genannt werden, die sowohl die finanziellen Weichen als auch die
Notwendigkeit der Professionalisierung stellt.'®

Trotz dieser Vielfalt der unterschiedlichen Prozesse, die in Wechselwirkung
zur Entstehung des monarchischen Episkopats fuhrten, ist, wenn die
stadtromischen Verhaltnisse reflektiert werden, eine Verengung der Debatte hin
zu einem einzigen Aspekt zu beobachten. Das ,,monarchische” Element wird im
angeblich souveranen Anspruch des Bischofs, in Disziplinarfragen die letzte
und entscheidende Instanz zu sein, erkannt. Nach Peter Lampe ist Bischof
Viktor der erste, der endgultig mit der alten stadtromischen Tradition der
JToleranz“!” bricht und sich rege damit beschaftigt, die Grenzen der Orthodoxie
fur jedermann sichtbar aufzuzeichnen: ,Die Konzentration auf Viktor [...] fallt
ins Auge. [... Wiederholt] kiindigte Viktor am Ende des Jahrhunderts mehreren
christlichen Gruppen in der Stadt die Gemeinschaft“*®, Folglich war ,Viktor [...]
der erste, der [...] energisch als monarchischer Episkopus auftrat und [...] die
verschiedenen Gruppen in der Stadt unter seine Aufsicht zu beférdern suchte,
[... bzw.] exkommunikative Trennungsstriche zog“*°. Der Befund gegen
Anderslehrende?® im Allgemeinen findet nach dieser Lesart in den
universaldisziplinarisch formulierten Anspriuchen im sogenannten
Osterfeststreit®! eine explizite Bestatigung.

Die Einschrankung der Debatte auf die Disziplinarfragen erscheint angesichts
der auBerst luckenhaften und wortkargen Quellenlage nachvollziehbar, wenn
auch kaum zufriedenstellend. Zu den bischoflichen Tatigkeiten erfahrt man
uber die expliziten Nachrichten zur Aufzeichnung von den Grenzen der
Rechtsglaubigkeit hinaus nur in Ausnahmefallen etwas. Gleichzeitig muss aus
doppeltem Grund gefragt werden, inwiefern die Austbung von
Disziplinargewalt als ein zuverlassiger Indikator fur das monarchische Element

16 Dieser Prozess wird eindrtcklich in G. ScroLgen, From Monepiscopate (see n. 14) illustriert.

17 Vor Viktor ,herrschte bis auf zwei bis drei Ausnahmen (Marcion, Cerdo; allenfalls noch die
Karpokratianer) eine Periode weitgehender Toleranz.” P. Lavrg, Die stadtromischen Christen
(see n. 4), p. 334.

18 Ibid. pp. 333-334.

19 lbid. p. 334.

20 Vgl. Ibid. pp. 323-334; 338-345; M. SimonetTi, Roma cristiana (see n. 7), pp. 12-13, Profilo
(seen. 7), pp. 167-169.

21 Siehe z. B. M. SivonerTi, Nuova proposta (see n. 5), pp. 33-36; “Roma cristiana tra vescovi e
presbiteri”, in Origine delle catacombe romane, ed. by V. FioccHi Nicoval, J. Guyon, Citta del
Vaticano, 2006, pp. 29-40, p. 32; M. SimonetT, Profilo (see n. 7); B. Stuber, “Callistus |, pope”,
in Encyclopedia of Ancient Christianity, 1, ed. by A. D1 Beraroino, T.C. Oben, J. Hoover, Downers
Grove, 2014, pp. 413-414, p. 413.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 6

verwendet werden kann. Erstens ist ungeklart, ob die
Disziplinarentscheidungen vom Bischof im Alleingang beschlossen und
artikuliert wurden oder ob von einem kollegialen Prozess ausgegangen werden
sollte. Zweitens stellt die Monopolisierung der Disziplinarkompetenz in der
Hand des Bischofs lediglich einen Aspekt von vielen anderen dar, die eine
~monarchische” Amtsfihrung ausmachen. Deshalb ist es selbst dann
grundsatzlich fraglich, ob dieser singulare Hinweis fur eine bereits verwirklichte
monarchische Amtsfuhrung genugt, wenn die erste Pramisse uneingeschrankt
bejaht werden kann. In diesem Zusammenhang legt M. Simonetti seinen Finger
auf den wunden Punkt der Diskussion. Zu Recht — auch wenn vielleicht etwas
zu pointiert — verweist er bezuglich der Entwicklung der stadtromischen
Hierarchie auf ,la carenza di documentazione, che su questo punto € completa.
[... Percio] qui siamo nel campo del puro ipotetico, per non dire
dell'immaginario”“??. Die zur Sprache gebrachte Problematik ist nicht leicht von
der Hand zu weisen, denn sowohl P. Lampe als auch A. Brent neigen
gelegentlich dazu, die wortkargen Quellen zu Uberinterpretieren.?* Dennoch
erscheint mir die Schlussfolgerung M. Simonettis hierzu etwas voreilig: ,sia
legittimo parlare di chiese domestiche a Roma nel Il secolo, ma che sia
prudente riconoscere i limiti delle nostre conoscenze su questo argomento e
rinunciare a colmare i vuoti abbandonandoci alla fantasia“?*. Es trifft zwar zu,
dass keine expliziten Texte zum Thema uberliefert sind, jedoch bedeutet dies
nicht, dass es illegitim ware, die Uberlieferten Quellen auf diese Fragestellung
hin zu untersuchen und die ansonsten eher auf Hypothesen beruhenden
Argumente kritisch zu durchleuchten.

Um die umschriebenen Vorhaben zu bewaltigen, stehen wahrend des
Episkopats Viktors insgesamt vier Fallbeispiele zur Ausibung von
Disziplinargewalt zur Verfugung. Namentlich bekannt sind darunter Presbyter
Florinus; Theodotus der Gerber, der einen dynamischen Monarchianismus nach
Rom importierte sowie ein gewisser Blastus, der als Sprecher der
quartodezimanischen Fraktion in Rom zu fungieren schien und daher mit dem
Osterfeststreit zusammen zu untersuchen ist. Sollte man die These
akzeptieren, dass die o6ffentliche Wirkung von Praxeas in Rom in die Zeit Viktors

22 M. Sivonetti, Roma cristiana (see n. 7), p. 12.

23 C. ScHotten, Quellen (see n. 5); G. ScHoLgen, Probleme der frahchristlichen Sozialgeschichte.
Einwande gegen Peter Lampes Buch Uber ‘Die stadtrémischen Christen in den ersten
beiden Jahrhunderten’ (see n. 5); M. SimoneTTi, Nuova proposta (see n. 5).

24 Vgl. M. Simonetti, Roma cristiana (see n. 7), pp. 11-12.



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 7

fallt, dann kann der Widerruf der fur die stadtromischen Anhanger der
phrygischen Propheten ausgestellten Friedensbriefe ebenfalls in diesem
Rahmen untersucht werden. Der funfte Fall ist ebenfalls mit Praxeas
verbunden: obwohl er allem Anschein nach unbehelligt seiner Tatigkeit in Rom
nachging und zudem die urbs freiwillig verliel3, liefert er fur die Fragestellung
dennoch wertvolle Hinweise. Der letzte, sechste Fall, die ,Verbannung” von
dem Ex-Sklaven Calixtus durch Viktor stellt zwar keinen Ausschluss aus der
kirchlichen Gemeinschaft dar, hat aber eine nicht geringe thematische
Relevanz.

2. Presbyter Florinus

Laut einer Notiz?> von Eusebius verursachen Blastus und der Presbyter
Florinus?® nicht unerhebliche Verwirrungen in- und auSerhalb Roms. Der
Letztere scheint eine ansehnliche Aufmerksamkeit als Irrlehrer auf sich
gezogen zu haben. So adressierte Irenaus gleich zwei, auch von Eusebius
gesichtete?’ Schreiben an ihn. Im ersten geht der Lyoner Bischof mit dem Titel
»An Florinus Uber die Alleinherrschaft Gottes oder dass Gott nicht der Urheber
von Bosem sei“?® gegen Florinus vor. Letzterer lasst sich in Rom offenbar durch
die Anregungen aus Lyon kaum beeindrucken. Denn er scheint sich in die
»gnostischen” Lehren des Valentinus?® zu vertiefen und sich weiterhin

25 Eus. H.E. 5,15 = Eusebius Caesariensis, Historia Ecclesiastica, ed. E. Sciwartz Leipzig, 1903
(GCS, Eusebius 2/1), p. 458.

26 Florinus scheint wohl nicht nur eine recht ansehnliche soziale Stellung als kaiserlicher
Freigelassener innerhalb des Kaiserhauses innegehabt haben, sondern auch u. a. mit
Polykarpus von Smyrna verkehrt haben bevor er nach Rom kam. Eus., H. E. 5, 20,5, p. 482.
Siehe weiterfihrend P. Lampg, Die stadtromischen Christen (see n. 4), pp. 264, 327-328; R.
Hanig, “Florinus, Gnostiker”, in Lexikon der antiken christlichen Literatur, ed. by S. Dépe, P. Bruns,
Freiburg, 32002, p. 271; C. Gianotro, “Florinus”, in Encyclopedia of Ancient Christianity, ed. by A.
D1 Beraroino, T.C. Ooen, J. Hoover, Downers Grove, 2014, p. 49. Eine Zuweisung des Florinus'
Presbyter zu Quintus Septimus Florens Tertullianus, wie dies Karl Kastner durch konsequenten
Bezug der Adversus haeresis auf Rom vorschlug, ist jedoch nicht zu halten. K. Kastner,
“Irendus von Lyon und der rémische Presbyter Florinus”, Der Katholik, 90 (1910), pp. 88-105,
“Zur Kontroverse Uber den angeblichen Ketzer Florinus”, Zeitschrift fir die Neutestamentliche
Wissenschaft und die Kunde der Alteren Kirche, 13 (1912), Einspruch dagegen erhob bereits H.
Koch, “Tertullian und der rémische Presbyter Florinus”, Zeitschrift fiir die Neutestamentliche
Wissenschaft und die Kunde der Alteren Kirche, 13 (1913), pp. 59-83; A. Baumstark, “Die Lehre des
romischen Presbyters Florinus”, Zeitschrift fiir die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde
der Alteren Kirche, 13 (1912), pp. 306-319.

27 A. Carriker, The Library of Eusebius of Caesarea, Leiden/Boston, 2003, pp. 217-218.

28 Eus., H. E., 5, 20,1, p. 480: ,,Mp0¢ dAwpivov nepl povapxlag i mepl Tod PN €lval TOv B0V
mownNTAY Kak®@v.” Siehe dazu ausfihrlich C.E. Hi, From the Lost Teaching of Polycarp: Identifying
Irenaeus’ Apostolic Presbyter and the Author of ‘Ad Diognetum’, Tubingen, 2006, pp. 12-17.

29 Vgl. F. Fueoner, Die ketzergeschichtlichen Angaben des Agapius und das System des Presbyters
Florinus, MUnster, 1935; C. MarkscHies, Valentinus Gnosticus? Untersuchungen zur valentinianischen
Gnosis; mit einem Kommentar zu den Fragmenten Valentins, Tubingen, 1992, p. 232; 296.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 8

literarisch zu betatigen. Deshalb zieht er erneut die Aufmerksamkeit des
Irenaus auf sich. Diesmal verfasst der Lyoner eine Studie ,Mepl dydoddocg*“3°
gegen valentinische Spekulationen des romischen Presbyters. Zum Schluss
(faktisch aber chronologisch vorangestellt) erfahrt man von Eusebius noch,
dass Florinus sein Presbyteramt niederlegen musste.?* Mit anderen Worten,
Florinus wurde nicht nur dazu gezwungen, aus seinem kirchlichen Amt
auszuscheiden, sondern ihm und seinem Schulerkreis wurde auch die
Kirchengemeinschaft gekiindigt. Uber die nackten Tatsachen hinaus weiR
Eusebius nichts zu berichten. Es fallt jedoch auf, dass der Name Viktors in
diesem Kontext gar nicht erwahnt wird. Dieses Phanomen, sowie die Tatsache,
dass der Caesareaner Blastus und Florinus zeitgleich in Rom auftreten lasst,
jedoch keine weiteren Anmerkungen anhangt, legt nahe, dass sein Fundus an
Quellen bezlglich der beiden Manner eher durftig ausfiel.??

Zu diesem Thema ist ein Brieffragment von Irenaus weit aufschlussreicher,
welches in die Sammlung syrischer Texte Severus' von Antiochien, der soqg.
Nitrian Collection des British Museums gehort. In diesem Schreiben?? bittet, ja

30 Vgl. Eus., H. E.,, 5, 20,1, p. 480. Erstmals wurde diese Meinung von A. BaumsTark, Florinus (see
n. 26), pp. 311-312 vertreten und spater von P. Lavrg, Die stadtromischen Christen (see n.
4), p. 264 sowie G. Mav, Schépfung aus dem Nichts: die Entstehung der Lehre von der creatio ex
nihilo, Berlin/New York, 1978, pp. 158-159 bzw. |. DunbereerG, Beyond Gnosticism: Myth, Lifestyle,
and Society in the School of Valentinus, New York, 2008, pp. 2-3 und insbesondere n. 10

aufgegriffen. .
31 Eus., H. E.,, 5,15, p. 458: ,,0l &’ éml Pung fkpagov, wv Ryeito dPAwpivog npeoButepiov TAG
é¢kkAnolac amomeocwv ...“. In diesem Zusammenhang auBert M. WiLLinG, Eusebius von Césarea

als Hareseograph, Berlin/New York, 2008, p. 276 die Vermutung, dass die Niederlegung des
Presbyteramtes durch Florinus mit einer ,,besonderen haretischen Konnotation“ versehen
ist. Sie meint damit wohl eine gewissen Anklang des Verhaltens von Novatianus wahrend
der Verfolgungen. Er legte laut Eusebius sein Amt aus Feigheit nieder und floh. Vgl. Eus., H.
E., 6, 43,16 = Eusebius Caesariensis, Historia Ecclesiastica, ed. E. Schwartz, Leipzig, 1908
(GCS, Eusebius 2/2), p. 620. Angesichts des syrischsprachigen Fragments eines
Irenausbriefes erlbrigt sich eine solche Interpretation sowieso — zumindest flr die
gegenwartige Audienz. Vgl. weiter unten, n. 33.

32 Eusebius besall zumindest die genannten Schriften, da er daraus zitiert. Vgl. A. CARRIKer,
Library (see n. 27), pp. 218-219. Zur Datierung und Quellenrezeption siehe M. WiLLinG,
Hareseograph (see n. 31), pp. 270-276.

33 lIren., Fr. 28 = Irenaeus Lugdunensis, Fragmenta quaedam syriace, ed. by W. W. Harvey, in Sancti
Irenaei episcopi Lugdunensis libros quinque adversus haereses, 11, Cantabrigiae, 1857, pp. 431-
461, p. 457. Das Fragment wurde wahrscheinlich als Anhang zur syrischen Ubersetzung der
Antijulianischen Polemik des Severus' von Antiochien Uberliefert. Die Authentizitat dieses
Fragments ist, abgesehen von E. Tvomassen, The Spiritual Seed: The Church of the ‘Valentinians’,
Leiden/Boston, 2006, p. 501, n. 37, m.W. noch nicht ernsthaft bezweifelt worden. Seiner
Meinung nach ist das syrische Fragment, ,which according to its inscriptio was addressed to
bishop Victor in Rome, [...] is of uncertain authenticity, to say nothing of the trustworthiness
of the inscriptio”, Dagegen hebt . Benr, Irenaeus of Lyons: Identifying Christianity, Oxford, 2013, p.
54 vor, dass ,,although the inscription to the letter, and the extract itself, have no external
point of corroboration, they do coincide well with what Eusebius says about Florinus and
Irenaeus’ work On the Ogdoad”. Gesundes Bedenken gegenUber der inscriptio is naturgemafd
angebracht, da ihre Angaben nicht unmittelbar zu Uberprifen sind. Daraus folgt die
Infragestellung der Authentizitat des Fragments jedoch langst nicht, besonders, weil sie mit



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 9

drangt der Lyoner Bischof seine stadtromischen Gesprachspartner** nahezu,
nicht nur gegen die literarischen Erzeugnisse des Florinus vorzugehen, sondern
auch gegen den Schriftsteller selbst etwas zu unternehmen. Irenaus vermutet,
den Angeschriebenen sei entgangen, dass einer seiner Presbyter eine Grenze
uberschritt, indem er seine Glaubensregel von valentinianischen Lehren
beeinflussen liels. Das kdbnne man nach Irenaus nicht weiter tolerieren.
Offensichtlich verwirklichte Florinus die ,,Neuausrichtung” seiner Lehren nicht
nur in seinem engeren ,,Schulerkreis” oder in seiner ,Hausgemeinde®, sondern
diese fand wahrscheinlich auch in Rom sowie Uber die Grenzen Roms hinaus
literarische Verbreitung. Sie stieR offenkundig auch innerhalb der christlichen
Gemeinden auf reges Interesse (,,offendiculo enim sunt multis“) und gelangte unter
anderem nach Gallien. Als die Schriften des Irrlehrers in Lyon ihre ersten
LFrachte” tragen, wird Irenaus alarmiert. Er beklagt in seinem Brief, dass
Florinus' Schrifttum recht destruktive Krafte besaR. Insbesondere, weil sich
Florinus auf unverschamte Art und Weise damit rihmte, ,,dass er einer von
euch ist” (,,se unum esse e vobis“)*. Der Presbyter legitimiert seine
»blasphemischen Lehren” laut Irenaus dadurch, dass er sich unter der

Eusebius korrespondiert. D. Wankg, “Irenaus und die Haretiker in Rom: Thesen zur
geschichtlichen Situation von ‘Adversus haereses’”, Zeitschrift fiir antikes Christentum, 3
(1999), pp. 202-240, p. 209, n. 45 in Anlehnung an A. Harnack, Die Mission und Ausbreitung des
Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, Bd. II: Die Verbreitung, Leipzig, 1906, pp. 518-522
aullert zwar Zweifel an der Zuverlassigkeit der inscriptio, stuft jedoch das Fragment
ausdrucklich als authentisch ein. Siehe dazu auch unten n. 34.

34 Das Fragment wurde bereits von seinem antiken syrischen Editor identifiziert und der
Korrespondenz zwischen Irenaus und dem rémischen Bischof Viktor zugeordnet. Doch die
Indizien, die eine solche Lesart des Textes aus dem uberlieferten Brieffragment heraus
ermdglichen sind rar gesat. Eine Zuweisung des Fragments nach Rom ware ohne
zusatzliche Informationen aus der Kirchengeschichte des Eusebius genauso unmaoglich, wie
eine geografische Verortung an sich. Zieht man aber die externen Zeugnisse zu Rate, ergibt
sich daraus ein plausibles und in sich koharentes Bild. Dort wird berichtet, dass sich Irenaus
mit den Irrlehren eines Presbyters namens Florinus mehrmals auseinandersetzte. Dass
dieser aus seinem Amt als Presbyter enthoben wird, erfahrt man vom Caesareaner. Dort
wird Florinus zwar nicht unmittelbar mit dem Episkopat Viktors in Verbindung gebracht,
wohl aber mit dem Wirken von Blastus in Rom. Eus., H. E., 5, 15; 5, 20,4, p. 458; p. 482.
Gegen eine Zuordnung des Ausschlusses Florinus' durch Viktor spricht dementsprechend
nichts. Das muss sogar D. Wankg, Irenaus (see n. 33), p. 209, n. 45 sowie 233 einrdumen,
der sich fur Eleutherus, den Vorganger Viktors, als Adressat des syrischen Fragments
starkmacht. Hatte sich der Fall tatsachlich schon wahrend des Episkopats des Eleutherus
ereignet, drangt sich die Frage auf, wieso dann Florinus gar keine Erwahnung in Adversus
haeresis findet. ,Die einfachste Erklarung [...] ist, dass [...] die Kontroverse [...] nicht vor 190
(Antritt des Victor 189/190) ausgebrochen ist, weshalb auch Irenaus in seinem grof3en
Werke den Florinus nicht nennt”, lieferte bereits A. Harnack, Geschichte der altchristlichen
Literatur bis Eusebius, Bd. I: Die Uberlieferung und der Bestand, Leipzig, 1893, pp. 593-594 als
plausible Antwort auf diese Frage. Damit kommt Eleutherus als Bischof nicht infrage. Zur
irenaischen Chronologie und zur Verbreitung des u. a. florinischen Schriftguts siehe auch
C.E. Hi, Teaching (see n. 28), pp. 73-80. Dazu hat vor kurzem J. BeHr, Irenaeus (see n. 33),
pp. 67-72 einige Korrekturvorschlage unterbreitet.

35 lIren., Fr. 28, p. 457.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 10

Lehrautoritat des Ortsbischofs verortet und sich in der Gemeinschaft mit den
stadtromischen Christen stehend darstellt. Fur viele sei aber dieses Etikett
ausreichend, um von einer Prufung abzusehen und die Werke unbedarft zu
konsumieren. So schadet Florinus nicht nur der Ortskirche in Rom, sondern
erreicht durch sein Schrifttum auch jene, die in der ,,Ferne” sind. Um diesen
gefahrlichen Giftzahn des Irrlehrers zu ziehen, ruft Irenaus die Angeschriebenen
in Rom auf, sich dringend mit dem Fall zu beschaftigen. Fur ihn steht fest: Da
die durch die Schriften verbreiteten Irrlehren aus Rom stammen und der
Irrlehrer selbst Mitglied des stadtromischen Presbyterkollegiums ist, muss die
Losung des Problems ebenfalls aus Rom kommen.

Das Besondere an diesem Fall ist vor allem, dass der Lyoner Bischof die
Losung offenbar nicht allein von Viktor erwartet. Denn die Adressaten des
Fragments sind durchweg in der Pluralform angesprochen: ,,euch diese Bucher
verborgen geblieben sind” (,,vos lateant libri eorum*); ,,ich mache euch kund“
(,,notum facio vobis*); ,eurer Ehre entsprechend herauswirft” (, pro vestra dignitate
gjiciatis“) etc. Der Gebrauch des Plurals setzt also eher einen Empfangerkreis
voraus, als das, was der spatantike Sammler und Redakteur der syrischen Texte
als Vorwort dem Fragment interpretativ beifugt: eine Einzelperson, namlich
Viktor.?®* Dennoch halt sich diese Lesart hartnackig, obwohl keine weiteren
Indizien fur eine Einzelempfangerschaft oder eine explizite Adressierung an
Viktor uberliefert sind. Das liegt vermutlich vor allem daran, dass weite Teile
des Briefes, so auch der Briefanfang und das Ende, verloren gegangen sind.?’
Eine prazisere Ermittlung der Adressaten ist aus dem Uberlieferten Text nicht
moglich. Einen Hinweis, der den Empfangerkreis genauer erscheinen lasst,
liefert jedoch das Fragment selbst. Im Text ist davon die Rede, ,dass er einer
von euch ist” (,,unum esse e vobis“), namlich ein ,Presbyter, der Lasterungen
gegen Gott” (,,a presbytero blasphemiam qua Deum*) verbreitet. Da sich Irenaus
noch im gleichen Satz auf das Presbyteramt des Irrlehrers bezieht, liegt es
nahe, dass der Ausdruck im engeren Sinn gedeutet werden muss und damit der
Kreis der stadtromischen Presbyter gemeint ist. Denkbar ist jedoch auch eine
Deutung im weiteren Sinn: In diesem Fall ware mit ,,euch” durchweg die

36 ,And Irenaeus, bishop of Lyon, to Viktor, bishop of Rome, concerning Florinus, a presbyter,
who was a partisan of the error of Valentinus and published an abonimable book, thus
wrote.” Aus der inscriptio geht die selbstverstandliche Haltung des spatantiken Redaktors
der syrischen Fragmente hervor, dass ein Anliegen mit solcher Schwere nur unmittelbar an
einen Bischof adressiert werden kann. Vgl. Sancti Irenaei episcopi Lugdunensis libros quinque
adversus haereses, ed. by W.W. Harvey, Cantabrigiae, 1857, p. 457, n. 1.

37 Was E. THomassen, Valentinians (see n. 33), p. 500, Amn. 37 dazu anleitete, an der
Authentizitat des Briefes zu zweifeln.



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 11

stadtromische Kirche gemeint. Fur eine solche Lesart spricht, dass Irendus die
Adressaten auffordert, ,,eurer Ehre entsprechend” (,,pro vestra dignitate”) zu
handeln und die Schriften des Florinus aus ihrer Mitte zu entfernen. Welche der
beiden Interpretationen naher an die tatsachlichen historischen Gegebenheiten
herankommt, Iasst sich aus dem Fragment kaum praziser erschlielSen. Es
andert jedoch nichts an dem Endergebnis: Es handelt sich bei den Adressaten
nicht um eine Person, sondern um einen Adressatenkreis. Folglich sind die
einfUhrenden Worte des Editors, Viktor sei der ausschlieBliche Empfanger
dieses Briefes, wohl kaum zutreffend.

Wahre Brisanz verleiht die Verwendung des Plurals dem Brief allerdings erst,
wenn man diesen unter dem Aspekt des angeschnitten Themas betrachtet. Es
geht dabei um nicht weniger als die direkte Aufforderung — wohlgemerkt des
stadtromischen Presbyterkollegiums bzw. der Ortskirche und nicht des Bischofs
persdnlich —, die Initiative zu ergreifen und entschlossen gegen die Schriften
und dadurch auch gegen die Lehren des Mitpresbyters Florinus vorzugehen.
Zwar schreibt Irendus nur, dass die Romer ,jene Schriften” des hiesigen
Presbyters ,aus der Mitte vertreiben” (, gjiciatis e medio scripta illa“) mussten.
Gemeint ist freilich damit nicht, die Werke in den Index Librorum Prohibitorum
aufzunehmen. Vielmehr soll diese Anmerkung als eine indirekte Aufforderung
verstanden werden, die Tatigkeit des Florinus nicht mehr zu dulden und seinen
»,Giftzahn" zu ziehen. Durch einen Ausschluss wird er seiner gefahrlichsten
Waffe beraubt: Der Moglichkeit, sich in der 6wadoxn des Bischofs von Rom zu
verorten und dadurch seine Lehren als unverfalscht bzw. als ,,orthodox” zu
vermarkten. Ob Irendus in diesem Zusammenhang konkretere Schritte
empfahl, geht aus dem Uberlieferten Fragment nicht hervor.?® Besonders im
Licht des eusebianischen Berichts Uber das Ergehen des Florinus lasst die
Ermahnung allerdings kaum Spielraum fur eine anderslautende Interpretation.

Das Zeugnis des Irenaus ist schon deshalb besonders wertvoll, weil er die
stadtromischen Gegebenheiten nicht wie Eusebius lediglich aus Jahrhunderte

38 ,As far as we can tell from the extract, however, Irenaeus does not request Victor to
‘dismiss’ or ‘excommunicate’ Florinus”, unterstreicht J. Benr, Irenaeus (see n. 33), p. 54.
Diese Sicht findet er auch bei Eusebius bestatigt, der nur dartber schreibt, dass Florinus
»abgefallen” sei. Die Konsequenzen fasst er folgendermaflien zusammen: ,,Rather than
thinking of Florinus as being a ‘presbyter’ of the ‘bishop’ Victor, all indications are that they
both belonged together to the ‘presbytery of the Church’ in Rome, an arrangement that we
have seen repeated over the course of the second century ...“. Eine solche Deutung des
irendischen Fragments ist vor allem deswegen problematisch, weil sich Florinus expressis
verbis damit rihmt, , dass er einer von euch ist” (se unum esse e vobis). Damit ordnet Irendus
Florinus unverkennbar der Kirche/Gruppe/Fraktion, oder mit Bexr's Terminologie gesprochen,
der ,company” des Bischofs zu. Iren., Fr. 28, p. 457.



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 12

alten Dokumenten kennt, sondern vielmehr aus erster Hand?*: Irenaus besuchte
Rom zwischen 174 und 177. Damals uberbrachte er als Presbyter einen Brief
der Lyoner Martyrer in die Reichshauptstadt.*® In diesem Zusammenhang lernte
er auch Bischof Eleutherus (1757-1897), den Vorganger Viktors, personlich
kennen.*! Eine Zusammenkunft u. a. auch mit Viktor, damals bereits Presbyter,
ist wahrscheinlich. Rege Korrespondenz herrschte ebenfalls zwischen den
Lyoner und den stadtromischen Geschwistern, diese lasst sich punktuell
historisch*? fassen. Die Formulierungen des syrischen Fragments kénnen also
wohl kaum auf einen ,Ausrutscher” oder auf defizitares Wissen zurickgefuhrt
werden. Eher muss man davon ausgehen, dass die kollegiale Aufforderung der
stadtromischen Kirche von Irenaus wohl intendiert ist und auf die in der urbs
vorherrschenden Leitungsstrukturen Rucksicht nimmt. Nach der Aussage des
syrischen Fragments hat also Viktor zum Ende des 2. Jahrhunderts (noch)
keinen besonderen disziplinarischen Anspruch in Rom aufzuweisen.

Nicht weniger bedeutend ist die Beobachtung, dass Irendaus (wieder*®) in
einer eher genuin stadtromischen Angelegenheit interveniert. Bemerkenswert,
dass er sich auch diesmal** dazu berufen fuhlt einzuschreiten, um den

39 Siehe dazu R.M. GranT, Irenaeus of Lyons, London, 1997, pp. 1-11; J. Bexr, “Gaul”, in Cambridge
History of Christianity, Bd. I: Origins to Constantine, ed. by R.A. Baranowski, J.M.H. SmitH, T.F.X. NosLE,
Cambridge/New York, 2008, pp. 366-379, pp. 374-379; ]. Benr, Irenaeus (see n. 33), pp. 47-
57.

40 Eus., H. E., 5, 4,1, p. 432 sowie siehe C.E. HiLL, Regnum Caelorum: Patterns of Millennial Thought
in Early Christianity, Grand Rapids, Mich., 22001, pp. 254-259.

41 Vgl. Eus., H. E.,, 5, 4,1-2, pp. 432-434.

42 Neben dem vorliegenden Brieffragment zeigt es sich vor allem beim sog. Osterfeststreit wie
gut, ja bis ins Detail, Irenaus Uber die Vorgange in Rom informiert war. Seine zweifache (uns
bekannte) Intervention unterstreicht den regen Austausch zwischen Rom und Lyon. Vgl.
Eus., H. E., 5, 23,1-5, 25, pp. 488-498. Sollte die Annahme D. Wanke, Irendus (see n. 33)
zutreffen, wirde sogar das irenaische Hauptwerk Adversus haeresis einen eindeutigen
Rombezug aufweisen. Siehe auch unten, n. 43. Zwar weils man nicht, ob sich der Autor der
Refutatio und Irenaus jemals persénlich begegneten (als Presbyter der rémische Kirche hatte
der Autor dazu durchaus Gelegenheit gehabt), die intensive Nutzung des irenaischen
Materials sowie die Ubernahme seiner haresiographischen Methode kénnte allerdings in
diese Richtung deuten.

43 Vor einiger Zeit dulRerte bereits D. Wankg, Irendus (see n. 33), p. 238 die Vermutung, dass
Adversus haeresis romische Adressaten vor Augen hat. Er geht davon aus, dass die
réomischen Bischofe offenbar nicht die Verantwortung fiir die gesamte rémische Kirche
Ubernahmen und die Verehrung von ,falschen” Martyrern, d. h. Martyrer der Haretiker
duldeten. Irenaus reagiert darauf, indem er die Konzepte successio episcoporum, bzw.
apostolorum einerseits sowie die successio martyrum andererseits entwickelt und dadurch die
ROmer ermahnt: ,Eine Gemeinde, die einen Haretiker wie Ptolemaus — und sei es
stillschweigend — als Martyrer anerkennt und damit gleichzeitig der Verbreitung seiner
Irrlehren durch die Schiler Raum gibt (von denen einige unter Berufung auf die Theologie
ihres Lehrers das Martyrium sogar vollstandig ablehnen), [duft Gefahr, ihre Existenz als
Glied des einen Christusleibes aufs Spiel zu setzen”.

44 Irenaische Interventionen bzw. Zurechtweisungen haben in Rom offenbar Tradition: Florinus,
der Osterfeststreit und moglicherweise das Martyrium des Ptolemaius ziehen alle an
demselben Strang und enden mit einer sehr eindeutigen Lyoner Stellungnahme.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 13

destruktiven Tendenzen Einhalt zu gebieten. Es ist dariber hinaus augenfallig,
dass Viktor bzw. das Presbyterkollegium nicht aus eigenen Initiative heraus
handelt. Wieso sich Viktor und sein Priesterkollegium im Einklang vor der
Aufgabe dricken, lasst sich aus dem Text nicht enthehmen. Man kann dahinter
beispielsweise tatsachlich die von Irenaus ins Spiel gebrachte Vermutung
annehmen. Eine mogliche Erklarung konnte hier das Hauskirchenwesen, oder
die ,Fraktionierung” des stadtromischen Christentums liefern.* Bedenkt man
jedoch, dass sich Florinus damit ruhmt, unmittelbar in der Lehrautoritat des
Bischofs zu stehen — was er hochstwahrscheinlich auch tut, sonst ware die
Aufforderung Irendus' an die ROmer sinnlos —, dann relativiert sich das
Argument der zersplitterten Gemeindelandschaft. Aufgrund regelmaBigen
Kontakts sowohl mit dem Presbyterkollegium als auch mit dem Bischof ist es
wohl kaum vorstellbar, dass Florinus der Spagat gelang, seine Lehren ,,im
Verborgenen” zu verbreiten. Ferner muss ja seine Hausgemeinde bzw. Schule
auch mit anderen Gemeinden der Stadt in engerer Beziehung stehen.
SchlieBlich ist Bischof Viktor auch ,,sein“ Bischof. Florinus' schriftstellerische
Tatigkeit spricht Ubrigens auch gegen geheime Machenschaften, da er sich
damit gezielt an die Offentlichkeit wendete. Seine publizistischen Erfolge sind,
gemessen an ihrer Verbreitung bis nach Gallien, durchaus beachtlich. Es ware
daher naiv anzunehmen, dass keiner in Rom davon Wind bekommt. Trafe
folglich die durch Irenaus vorsichtig geaulRerte Vermutung zu, dass die
Zuruckhaltung des romischen Klerus im Fall Florinus' tatsachlich einer
Unwissenheit geschuldet ist, wurde dieser Umstand weder auf Viktor, noch auf
das Presbyterkollegium ein allzu vorteilhaftes Licht werfen. Konsequenterweise
musste man annehmen, dass der Bischof*® von Rom nicht einmal ahnte, was in
den einzelnen Gemeinden vor sich ging. Ein solches Szenario ware an sich
denkbar, wenn auch eher weniger wahrscheinlich. Fur dieses Phanomen der
Untatigkeit, das ofter wohl zu beobachten ist, bietet P. Lampe ein
Erklarungsmodell.*” Seiner Meinung nach pflegt man bis in die Zeit des

45 Vgl. P. Lavwpre, Die stadtromischen Christen (see n. 4), pp. 301-349.

46 Geht man hingegen davon aus, dass die inscriptio des syrischen Fragments zuverlassige
Angaben vermittelt und dass Irenaus tatsachlich den Brief ausschlieBlich an Bischof Viktor
adressierte, ist das Ergebnis erst recht vernichtend. Tritt namlich Bischof Viktor mit
monarchischer Autoritat auf (M. Simonerr, Roma cristiana (see n. 7), pp. 11-13), oder bricht
erstmals mit der traditionellen stadtromischen ,Toleranz” und lasst dabei monarchische
Anspriche verlauten (P. Lamee, Die stadtromischen Christen (see n. 4), pp. 333-334), erweist
er sich schnell nicht nur als dem Amt nicht gewachsen, sondern auch vollkommen
unbedarft: Er ist weder in der Lage, das Ubel selbst zu erkennen, noch verfligt er offenbar
Uber (qualifizierte) Vertraute, die ihn auf das Problem hatten hinweisen kénnen.

47 Nach P. Lamee, Die stadtromischen Christen (see n. 4), pp. 332-334 liegen nicht einmal eine



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 14

Eleutherus, des Vorgangers Viktors, eine gewisse Duldung von Heterodoxie. Die
offensichtliche Tatenlosigkeit der Romer kann ganz in dem Zeichen der
stillschweigenden ,Tolerierung” nach stadtromischen Gepflogenheiten gedeutet
werden: Viktor bzw. das Presbyterkollegium kennt zwar die Tatigkeiten und die
sich zunehmend valentinianisch verfarbenden Glaubenssatze des Florinus,
sieht aber weder Anlass*® noch Bedarf fir eine Intervention. Die ,tolerant-
ignorante” Haltung andert sich erst dann schlagartig, als die schriftliche
Intervention des Irenaus und das darin enthaltene, kaum kaschierte Drangen
eine wirkungsvolle Losung Rom erreicht. Der Brief macht offensichtlich
Eindruck; eine Reaktion bleibt, wie man von Eusebius*® erfahrt, nicht aus. Nach
seinem Zeugnis wird zwar die Problembewaltigung von Viktor im Alleingang
durchgefuhrt, jedoch bleibt — angesichts der irenaischen Korrespondenz — der
Wert dieser Aussage eher gering. Betrachtet man das eusebianische Zeugnis
fur sich, so betritt ein selbstbewusster Bischof die Buhne, der Florinus ohne
Zogern aus der Gemeinschaft ausschlielst. Eine bereits vollzogene
Monopolisierung von Disziplinargewalt in der Hand des Bischofs ist in seinem
Verdikt unverkennbar. Nimmt man jedoch das irenaische Brieffragment hinzu,
andert sich die Kulisse entscheidend. Die Tatsache, dass die Stadtromer erst
auf die Umstande aufmerksam gemacht werden mussen, sowie der Erfolg der
irenaischen Einflussnahme und die gezielte Aufforderung der Kirche von Rom
statt Viktor alleine sprechen wohl kaum fur einen angeblich recht souveranen
und bereits monarchische Tendenzen verwirklichenden Bischof. Was aus der
Szene offenbar wird, ist wohl kaum der angeblich autoritative FUhrungsstil

Handvoll Ausnahmen vor, die vor Viktor gegen die stadtromische Konvention des
.Gewdahrenlassens” verstofRen. Er nennt namentlich Marcion, Cerdo und , allenfalls die
Karpokratianer”. Auf ahnliche Ergebnisse kommt auch D. Wankg, Irendus (see n. 33), pp.
237-239, als er die Adversus haeresis bezogen auf die stadtromischen Verhaltnisse
interpretiert. Zwar Iasst er offen, wieso eher Eleutherus als Viktor nicht interveniert, die
theologischen Konsequenzen der (stillschweigenden) Anerkennung eines Haretikers als
authentischen Martyrer kénnte jedoch Irenaus auf den Plan gerufen haben. Analoge
Konsequenzen zieht auch E. THomassen, “Orthodoxy and Heresy in Second-Century Rome”,
The Harvard Theological Review, 97 (2004), pp. 241-256, als er die Wirkung des Valentinus in
Rom untersucht.

48 Gleich mehrere Motive nennt P. Lavrg, Die stadtrémischen Christen (see n. 4), p. 264 und pp.
327-329 fur das duldende Verhalten Viktors: Die bereits thematisierte mégliche Unkenntnis
des Viktors ruhrt aus der fraktionierten stadtromischen Kirche her. Demnach, Florinus
wverwirklichte sich 'woanders' [...] und entzog sich deshalb [...] Viktors Kenntnis”. Auch die
hohe Stellung des Florinus am Kaiserhof kdnnte fur die Christen der Stadt — und Viktor —
von Nutzen gewesen sein. Fraglich ist allerdings nicht nur, wie ,glanzend” die erwahnte
Stellung am Hofe des Kaisers tatsachlich war und ob Florinus diese auch noch wahrend
seines Romaufenthaltes innehatte, sondern auch, wie sich ein Presbyter, der auch rege
veroffentlicht, dermaRen erfolgreich ,entziehen kann”. Vgl. Eus., H. E., 5, 20,5, p. 482.

49 Vgl. Eus., H. E,, 5, 15, p. 458.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 15

Viktors, sondern die beachtliche Autoritat des Lyoners, die selbst in Rom ohne
Wenn und Aber akzeptiert wird.

Die Florinus-Affare fordert also unter dem Strich eine ganze Reihe von
bedeutenden Beobachtungen zutage. Die wohl wichtigste darunter ist die
Erkenntnis, dass der Zeitgenosse Irenaus die Losung des Problems nicht nur
von Bischof Viktor als Einzelperson erwartet, sondern vielmehr von einem
kollektiven Entscheidungsprozess in Disziplinarfragen ausgeht und diese als
eine Sache der Selbstverstandlichkeit bei den ROmern voraussetzt. Nicht
weniger bedeutend ist die zweite Einsicht zum Verhalten Viktors. Seine
Ignoranz gegenuber Florinus und seine valentinianisch gefarbten Lehren,
obwohl dieser sie offenbar nicht insgeheim propagiert, ist nicht nur auffallig,
sondern passt auch hervorragend zu dem traditionellen stadtromischen Prinzip
des Gewahrenlassens. Der Presbyter hatte vermutlich noch viele Jahre seinen
Tatigkeiten nachgehen kdonnen, wenn Irenaus ihm nicht einen Strich durch die
Rechnung gemacht und die Romer zum Handeln angespornt hatte. Zum
Schluss muss noch auf eine, fur die Fragestellung nicht gerade unbedeutende
Tendenz hingewiesen werden: Wofur bei Irenaus noch Viktor und das
Presbyterkollegium bzw. die romische Kirche verantwortlich gemacht wird, sieht
Eusebius nur noch den Ortsbischof in der Pflicht. Die Verschiebung der
Disziplinarkompetenz und seine Monopolisierung in der Hand des Bischofs ist
offenbar in der Zeit von Eusebius zu einem Abschluss gekommen. Deshalb
eignen sich seine Nachrichten zur bischoflichen Verwaltung von
Disziplinargewalt ohne eingehende Prufung kaum fur die ErschlieBung des
Sachverhalts in der vorkonstantinischen Periode.

3. Theodotus aus Byzanz

Theodotus®’, auch genannt, der Gerber, kann sich eines gewissen ,Ruhms*
im Vergleich zu Florinus erfreuen, da er nicht nur bei Eusebius, sondern auch in

50 Zur sozialgeschichtlichen Analyse der Theodotianer siehe P. Lamee, Die stadtromischen
Christen (see n. 4), pp. 289-293. Einen kurzen Uberblick bietet auch M.-Y. Perrin, Rom (see n.
7), pp. 701-703; M. WiLLing, Hareseograph (see n. 31), pp. 279-297; K. BracHT, Hippolyts Schrift
In Danielem: kommunikative Strategien eines friihchristlichen Kommentars, Tubingen, 2014, pp. 135-
136.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 16

der Refutatio omium haeresium>! gleich fiinfmal eine explizite Erwahnung®? findet.
Uber seine Person erfahrt man von seinem unmittelbaren stadtromischen
Zeitgenossen jedoch, abgesehen von einer relativ detailreichen Wiedergabe
seiner adoptianistischen Lehren®3, nur noch so viel, dass er aus Byzantium
stammt und als der Griinder einer neuen Haresie gelten darf.>* Aus den beiden
grolleren Abschnitten zu seinen Lehren und zu seiner Person geht in keinster
Weise hervor, dass er in Rom tatig gewesen ist. Zwar werden seine
dynamischen Glaubensformeln tber den Sohn im Calixtusabschnitt®> zweimal
mit der Haresie des romischen Bischofs in Verbindung gebracht, seine
anderweitig gesicherte stadtromische Wirkung lasst sich daraus nicht
erkennen.>® Ferner erwahnt der Autor noch, dass einer seiner Schiler, der
ebenfalls Theodotus hieB und ahnlich wie Calixtus in der Finanzwirtschaft®’ tatig
war, die ursprunglichen Lehren des Byzantiners mit Spekulationen um
Melchisedech erweiterte. Damit ist das Thema Theodotianer fir den Autor
abgehakt.

Zu Person, Werk und Ergehen des Theodotus weils Eusebius nicht mehr als

51 Dieses Kompendium von 32 Haresien wird traditionell mit dem Namen Hippolytus
(Romanus) in Verbindung gebracht. Die Zuweisung des Werkes zum Hippolytus-Korpus
sowie die Autorschaft ist Subjekt zum Teil heftiger Kontroversen. Da der Text keinen
(un)mittelbaren Aufschluss Uber seinen Verfasser gibt und eine Verbindung zu ,Hippolytus”
nur umstandlich und mit erheblichen Unsicherheiten behaftet hergestellt werden kann
(diese wird durch die Chronicon welche mit der Passah- und Osterfestkalender der sog.
Hippolytusstatue identifiziert wird sowie der Hinweis der Refutatio auf De universo, der mit der
Schriftenverzeichnis der Statue in Verbindung steht, , gesichert”), wird die Schrift als ein
Werk eines unbekannten Verfassers behandelt und als der , Autor (der Refutatio)* genannt.
Siehe dazu u. a. C. Scrouren, “Hippolytos Il (von Rom)”, in Reallexikon fiir Antike und Christentum,
15, Stuttgart, 1991, p. Sp. 492-551; A. Brent, Hippolytus (see n. 1); M. SimonerTi,
“Introduzione”, in Ippolito, Contro Noeto, ed. by M. Simonert, Bologna, 2000, pp. 7-146; M.
SimoneTTi, Profilo (see n. 7); C. Scrowren, “Autor, Anliegen und Publikum der Refutatio”, in Des
évéques, des écoles et des hérétiques: actes du colloque international sur la ‘réfutation de toutes les
hérésies’, Genéve, 13-14 juin 2008, ed. by G. Araciong, E. NoreLu, Prahins, 2011, pp. 135-166; E.
Caste, L’Elenchos, ovvero una ‘biblioteca’ contro le eresie (see n. 7).

52 Refut. 7, 35,1-2; 9, 3;9, 12,19; 10, 23,1-2; 10, 27,4 = Hippolytus [Romanus], Refutatio
omnium haeresium, ed. by P. Wendland, Leipzig, 1916, (GCS Hippolytus 3), p. 222; p. 240; p.
249; p. 282; p. 284).

53 Mehr dazu bei M. Decker, Die Monarchianer - friihchristliche Theologie im Spannungsfeld zwischen
Rom und Kleinasien, 1987; B.D. Exrman, “The Theodotians as Corruptors of Scripture”, Studia
patristica, 25 (1993), pp. 46-51; W.A. LoHr, “Theodotus der Lederarbeiter und Theodotus der
Bankier — ein Beitrag zur romischen Theologiegeschichte des zweiten und dritten
Jahrhunderts”, Zeitschrift fiir die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der Alteren Kirche,
87 (1996), pp. 101-125.

54 Refut. 7, 35,1, p. 222. Ferner findet Theodotus noch einmal im Calixtusabschnitt eine
Erwahnung, als der Autor dem Bekenner-Bischof vorwirft, mal der Lehre des Sabellius, mal
der des Theodotus zu verfallen. Refut. 9, 12,19, p. 249: ,,...{lva pévov KaTA TNG AANBELOG
Aéyewv B0KHR, MoTE pev €ic TO ZaBeAAiov déyua éunintwy, Moté 6& €ic TO Oc0ddTOL 00K
aideltat ... .

55 Refut. 9, 12, pp. 246-251.

56 Refut. 9,12,19; 10, 27,4, p. 249, pp. 283-284.

57 Refut. 7, 36,1-2, pp. 222-223.



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 17

die Refutatio zu berichten: Theodotus der Gerber begegnet uns hier als Urheber
einer neuen Haresie wahrend der Amtszeit Viktors. Immerhin erwahnt er noch,
dass Theodotus in Rom tatig ist und wirft ihm Heterodoxie vor8. Die ziemlich
knapp ausfallende Charakterisierung lasst sich diesmal eindeutig auf
Quellenmangel zurickfuhren. Dem Caesareaner steht offensichtlich nur eine
einzige Schrift zum Thema zur Verfugung, die zudem anonym ist: ,Gegen die
Haresie des Artemon”.>® Darin ist wohl auch das groRte Problem des
Kirchenhistorikers begriindet: Die qualende Ratlosigkeit Uber die
chronologische Einordnung der Theodotianer.®

Anonymus scheint Uber prazise Kenntnisse Uber das Thema ,Theodotianer”
zu verfigen. Gegenuber der Behauptung der Artemonier, dass ihre Lehren auf
die Apostel zurtckgingen, bietet er gleich drei Einwande. Hier ist vor allem der

58 Eus., H. E., 5, 28,1-6; 28,9, pp. 500-502; p. 502, besonders aber 5, 28,6 und 5, 28,9.

59 In Eus., H. E., 5, 27, pp. 498-500 versucht Eusebius seine Unsicherheit bezlglich der gleich
zu zitierenden Quelle ziemlich langatmig darzulegen. Die Anonymitat bereitete ihm zum Teil
gleich auf mehreren Ebenen unlésbare Schwierigkeiten. Einige Gelehrte unternahmen daher
nicht wenig Anstrengungen und griffen dem Caesareaner hilfsbereit unter die Arme, indem
sie versuchten, den Verfasser des Zitats zu identifizieren. Neben dem auf einer
frihmittelalterlichen Identifikation basierenden Vorschlag von T.D. Barnes, Constantine and
Eusebius, Cambridge, Mass., 1981, pp. 133-135, der den Verfasser mit Presbyter Gaius von
Rom in Verbindung bringt, gibt es bereits aus der Antike durch Theodoret von Cyrus einen
weiteren Hinweis, der den fraglichen Text als ein Zitat aus dem ,Kleinen Labyrinth” auswies.
Thdt., Haer. 1,23 = Theodoritus Cyrensis, Haereticarum fabularum compendium, ed. by J. L.
ScHuze, Paris, 1864 (PG, 83), pp. 335-556, hier pp. 371-372. Vor einiger Zeit wurde diese
These von R.H. ConnoLty, “Eusebius ‘H.E." V. 28", Journal of Theological Studies, 49 (1948), pp.
73-79 erneut aufgegriffen. Da damals das ,Kleine Labyrinth” als ein authentisches Werk
des ,Hippolyts von Rom“ angesehen wurde, verleitete diese Tatsache H. Connolly dazu, ihn
als Verfasser des eusebianischen Fragments auszumachen. Seine Argumente sind folgende:
1) Sowohl die Schrift, als auch Hippolyt sind in Rom verwurzelt. 2) Er lebte und wirkte
bereits unter Viktor. 3) Stil und Sprache sind einander ahnlich. M. WiLLing, Hareseograph (see
n. 31), pp. 285-287 erganzt noch, dass die Unterscheidung der Refutatio zwischen
Theodotus dem Gerber bzw. dem Geldwechsler auch fur eine hippolytische Verfasserschaft
sprache. Sie aber — wie ich finde, nicht zu Unrecht — spricht sich gegen eine solche
Identifizierung aus. Sie hebt hervor, dass Eusebius solche Informationen bietet, die
ausgezeichnet in das haresiographiesche Konzept des Hippolyts passen wiirden. Es ware
also kaum zu verstehen, wieso er ausgerechnet diese Beweise nicht in die Refutatio hatte
einflieBen lassen wollen. Das schwerwiegendste Argument nannte m. E. J.T. FitzGeraLp,
“Eusebius and ‘The little labyrinth’”, in The early church in its context: essays in honor of Everett
Ferguson, ed. by A.J. MatHereg, Leiden, 1998, pp. 120-146, pp. 134-135: Wahrend die
eusebianische Quelle keine erkennbare Abneigung gegentber Bischof Zephyrinus
demonstriert, ist die Meinung des Autors Uber den ,Dilettanten” ist wesentlich weniger
schmeichelhaft. Dieses muss noch mit einem weiteren Einwand erganzt werden. Ein
Argument, welches das Fragment doch noch vor dem Bruch zwischen dem Autor und
Zephyrinus verorten wirde, muss deshalb ausscheiden, weil das Fragment offenbar aus der
Retrospektive, vermutlich einige Zeit nach dem Tod des Zephyrinus verfasst wurde. Das
schlieBt jegliches Wohlwollen oder die Neutralitat des Autors gegentber dem ungebildeten
Bischof aus. Refut. 9, 11,1, p. 245: ,,TOv Zggupivov, Gvdpa idLwTnv Kol &ypduuaTov Kol
dnelpov TV EKKANOLOOTIKROY Gpwv ...“. Folglich muss das Fragment nach wie vor als
anonym betrachtet werden. Ahnlich urteilt (ibrigens auch R.M. Grant, Eusebius as Church
Historian, Oxford, 1980, pp. 91-92.

60 Vgl. M. Wiung, Hareseograph (see n. 31), pp. 288-290.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 18

Letzte dieser drei von Interesse. Dort argumentiert er, dass die stadtromische
Kirchengeschichte selbst gegen die Lugen der Artemonier spricht: Denn
ausgerechnet Viktor war derjenige, der Theodotus, den Begrunder dieser
Haresie, aus der Kirche ausschloss.®! Konsequenterweise, wenn Viktor wirklich
die Lehren des Theodotus, dass Christus ein bloBer Mensch sei, vertreten hatte,
wieso hatte er ihn dann von der Kirche verstolRen? — fragt sich Anonymus nicht
gerade unberechtigt. Folglich muss es Bischof Viktor gewesen sein, der dem
sich ausbreitenden dynamischen Monarchianismus die Stirn bot und die
Gemeinschaft mit deren stadtromischen Vertretern kurzerhand aufkundigte.
Leider erspart sich Anonymus jeglichen Hinweis darauf, wie es Uberhaupt zu
einem Konflikt zwischen Viktor sowie seiner Bischofskirche und der Schule des
Theodotus aus Byzanz kommt.®? Ebenso schweigt er Uber jegliche
diesbezugliche Modalitaten. Deshalb lasst sich weder aus der Schrift ,,Gegen
die Haresie des Artemon*, der Historia ecclesiastica, noch aus der Refutatio ein
Bild Gber den Vorgang und die Rolle des Viktors rekonstruieren.®3

4. Blastus und der sog. Osterfeststreit

Der Ausschluss des Blastus® stellt den bei Eusebius am schlechtesten
dokumentierten Fall dar. Aus seiner ersten Notiz® erfahrt man lediglich, dass

61 Eus., H. E., 5, 28,6, p. 502: ,,... dkplBR¢ €l6dTeC OTL BikTwp ©€bddoTOV TOV OKLTEQ, TOV
ApxNYOV Kal matépa TadTNG THG dpvnaolbéou anootaoiag, anekripvEev THC Kowwviag.”

62 Die hier zitierte Schrift ,Gegen die Haresie des Artemon” bezichtigt Theodotus einer
ausgedehnten Lehrtatigkeit, die in einem ansehnlichen Schulerkreis mindete. Namentlich
sind sogar funf seiner Schiler bekannt: Asklepiodotus, Theodotus der Geldwechsler,
Asklepiades, Herophilus und Apolloniades. Eus., H. E., 5, 28, 9; 16-17, p. 502; pp. 504-508.
Nach den Vorwurfen des Anonymus beschaftigte sich die Theodotianosschule nicht nur mit
adoptianischen Spekulationen, sondern bewunderte sie auch Aristoteles und Theophrast
sowie widmete sich der Geometrie Euklids. Eus., H. E., 5, 28,14, p. 504. Daruber ,weil8"
allerdings die Refutatio Uberraschenderweise rein gar nichts. Diese Tatsache ist um so
bemerkenswerter, weil die Vorwirfe des Anonymus wunderbar in sein harsiographisches
Konzept der successio haereticorum passen wirden. Denkbar waren also, darin die Ursachen
des Konflikts zwischen Viktor und Theoldotus zu vermuten. Bedenkt man jedoch den Fall
des Florinus sowie des Praxeas, drangt sich unweigerlich die Frage auf, inwiefern dieses
Erklarungsmodell tatsachlich praxistauglich ist.

63 In diesem Zusammenhang bezweifelt sogar M.-Y. Perrin, Rom (see n. 7), p. 684, n. 118, dass
Viktor unmittelbar im Ausschluss von Theodotus involviert gewesen ware: ,,Dals Victor die
Exkommunikation von Theodotus dem Lederarbeiter veranlaBt haben soll, wurde bereits in
der Frihzeit des Christentums bestritten“. Auf welcher Grundlage er diese Aussage macht,
erfahrt man leider nicht.

64 Zur Person und Rolle von Blastus im Streit siehe M. SimonetTi, Roma cristiana tra Il e lll secolo
(see n. 7), pp. 115-122; P. Lawrg, Die stadtromischen Christen (see n. 4), pp. 321-322; A.
Brent, Hippolytus (see n. 1), pp. 412-415; J.A. Fiscrer, A. Lumpe, Die Synoden von den Anfédngen
bis zum Vorabend des Nicaenums, ed. by W. Brandmuiller, Paderborn/Minchen, 1997, pp. 60-
87. Die Kontroverse im Uberblick sowie eine Auswahl an Literatur entnehme aus V. Lo, B.
Amata, “Easter, lll. The easter controversy”, in Encyclopedia of Ancient Christianity, 1, ed. by A.
D1 Berarbino, T.C. Oben, J. Hoover, Downers Grove, 2014, pp. 763-764.

65 Eus., H. E.,, 5, 15, p. 458.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 19

Blastus in Rom tatig ist und auf die gleiche Weise wie der Presbyter Florinus
abfallt.®® Daraus lasst sich nicht einmal entnehmen, ob er, wie Florinus, das
Amt eines Presbyters bekleidet, oder ,nur“ das gleiche Schicksal®” mit ihm teilt.
Nach der detaillierten Darstellung der ,,phrygischen Propheten” kommt
Eusebius noch ein zweites Mal kurz auf Blastus zu sprechen. Hier®® erwahnt er,
dass Irenaus einen Brief mit dem Titel ,Mp0o¢ BAdoTov nepl oxlopatog“®® an
jenen adressiert. Abgesehen vom Titel kann der Caesareaner dazu scheinbar
nichts weiter berichten.’® Dieser verrat dennoch soviel, dass dieses Mal wohl
weder mit dem Anschluss an eine bereits bestehende Haresie, noch mit der
Neugrundung einer heterodoxen Gemeinschaft zu rechnen ist. Diese ware nach
dem Sprachgebrauch des Irenaus konsequent als Haresie (aipeoLq)
gekennzeichnet’* worden. Dementsprechend muss man hier davon ausgehen,
dass Irenaus Blastus ,nur” zur Verantwortung ziehen will, weil er eine
Bedrohung der Einheit der Kirche in ihm sieht. Diese Beobachtung ist insofern
von Bedeutung, weil sie nicht gegen eine Identifikation von Blastus mit dem
Anflhrer der stadtromischen Quartodezimaner’? spricht. Eine unmittelbare
Verbindung beider Personen stellt erst der anonyme Autor, Pseudo-Tertullianus
genannt, in der Adversus omnes haereses, her: Blastus ,latenter ludaismum vult
introducere"’3. Basiert diese Notiz auf belastbaren Informationen, ware damit

66 Eus., H. E., 5, 15, p. 458: ,,... BAGOTOG TE OLY TOUTW, MAPATMANCIW MTWHATL
Kateoxnuévog ... . Daraus entnimmt J. Benr, Gaul (see n. 39), pp. 45-46, dass Blastus und
Florinus, beide Presbyter in Rom, nicht nur valentinianischen Lehren in Rom Geltung
verschaffen wollten, sondern auch beide von der Kirche abfielen, aber nicht exkommuniziert
wurden. Noch etwas weiter geht K. EsHLeman, The Social World of Intellectuals in the Roman
Empire: Sophists, Philosophers, and Christians, Cambridge, 2012, p. 59, wenn sie beide
Protagonisten als valentinianische Presbyter beschreibt. Gegen solche Verortungen spricht
die Bemerkung des Eusebius mit groRer Eindeutigkeit: ,Bezuglich der Wahrheit suchte jeder
eigene, neue Wege zu gehen.” Eus., H. E., 5, 15, p. 458: ,,... 8dTtepoc 16{wg nept TV
AAABsLav vewTeP(Cely ELPWHEVOG.” Damit verdeutlicht der Caesareaner, dass es sich hier
um zwei voneinander getrennte Fortgange handelt. Folglich kann Blastus kaum als ein
Lehrer mit valentinianischem Einschlag fungieren. Ob beide Presbyter waren, ist im Fall des
Florinius sicher, bei Blastus ware es durchaus denkbar, wenn man ihn als Wortfuhrer der
stadtromischen Quartodezimaner bestimmt. Siehe auch M. WiLung, Hareseograph (see n.
31), pp. 277-278.

67 Diese Angabe erscheint Ubrigens im Licht der zweiten Notiz ebenfalls vertrauenswurdig.
Siehe dazu unten, n. 73.

68 Eus., H. E., 5, 20,1, pp. 480-482.

69 Eus., H. E., 5, 20,1, p. 480.

70 Vgl. A. Carriker, Library (see n. 27), pp. 217-218; M. WiLLng, Hareseograph (see n. 31), pp.
277-278. A. Brent, Hippolytus (see n. 1), p. 64, n. 48 geht sogar ein Schritt weiter als er
schreibt: , Eusebius' reflections on Blastus are, to say the least, confused”.

71 Vgl. M. Wiung, Hareseograph (see n. 31), p. 278, n. 710.

72 Zu der ,korrekten Schreibweise” der Quartodezimaner siehe W. Huser, Passa und Ostern:
Untersuchungen zur Osterfeier der alten Kirche, Berlin, 1969, p. 5, n. 35.

73 Ps. Tert., Haer., 8,1 = Pseudo Tertullianus, Aduersus omnes haereses, ed. E. Krovmann, Turnhout,
1954 (CCSL, 2), pp- 1401-1410, hier p. 1410. Far eine quartodezimanische Verortung spricht
wohl auch eine eusebianische Notiz. Demnach adressierte Irenaus einen Brief an Blastus



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 20

einer der bedeutendsten Protagonisten der stadtromischen
guartodezimanischen Fraktion benannt.”

Die Quartodezimaner werden auch in der Refutatio omnium haeresium
angeschnitten’ und nach Tatianus sowie Hermogenes, aber noch vor den
Neuen Propheten im Telegrammstil umrissen. Bereits die einleitenden Worte
fallen durch einen ausgesprochen rauen Ton ins Auge: ,Gewisse Andere”, so die
Refutatio, haben eine ,streitlustige Natur”, sind ,, dreiste Ungebildete” und
haben eine ,kampferische Art und Weise“.’® Keine weiteren Haretiker —
abgesehen von ,Erzfeind” Calixtus sowie in diesem Kontext seinem Vorganger
Zephyrinus’’ — werden von dem Autor in medias res diffamiert. Nach den
einleitenden Vorwurfen geht es aber erstaunlich sachlich zu. Erst wird
berichtet, dass sich diese ,,Anderen” auf das ,friihere Gesetz"“’® berufen und
,Ostern am vierzehnten Tag des ersten Monats“’® feiern. Wer es nicht so halte,
so das Gesetz bzw. der Grundtenor der Quartodezimaner, soll verflucht sein.®°
Nach einer frappanten Widerlegung?® muss er sich geschlagen geben und
einraumen: ,,Im dbrigen stimmen sie mit der apostolisch-kirchlichen
Uberlieferung tberein“®2.

Der Abschnitt zu den Quartodezimanern bleibt in der Refutatio dermalien

Uber das Schisma und nicht Uber die Haresie. Eus., H. E., 5, 20,1, pp. 480-482. Mit dem
Schisma ware dann die Eskalation des quartodezimanischen Streits gemeint. Ziel des
Briefes kdnnte demnach auch ein Zureden des Irenaus sein, Blastus zu einer friedvollen
Losung und zur Einheit mit der Mehrheitskirche analog zum Brief an Viktor bei Eusebius zu
bewegen. Die Behauptung von Pacianus, nachdem nicht nur ,Blastus der Grieche" (graecus
Blastus), sondern auch Theodotus und Praxeas Anhanger der Neuen Prophetie waren, muss
selbst dann als zweifelhaft gelten, wenn theoretisch eine solche Konstellation denkbar ware.
Die angebliche kleinasiatische Herkunft des Blastus wirde eine solche Kombination an
Lehrsatzen sogar rechtfertigen. Pacian., Ep. 1, 2,1 = Pacianus Barcinonensis, Epistulae Il ad
Symprosianum, ed. C. Granapo, Paris, 1995 (SC, 410), pp. 166-204, hier p. 168.

74 Zu einem ahnlichen Schluss kommt auch F. Scorza BarceLiona, Vittore (see n. 6), p. 231.

75 Refut. 8, 18, pp. 237-238). Siehe dazu auch N. Brox, “Tendenzen und Parteilichkeiten im
Osterfeststreit des zweiten Jahrhunderts”, Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, 83 (1972), pp. 291-
324, pp. 313-314; A. Brent, Hippolytus (see n. 1), pp. 65-69.

76 Refut. 8, 18,1, p. 237: ,"Etepol 6€ Tveg, PLASVELKOL TRV GOOLY, IBLOTAL TAV YVROLY,
MOXLHWTEPOL TOV TPOTOV ... " .

77 Der Calixtusvorganger Zephyrinus darf sich sogar zweimal mit der wenig schmeichelhaften
Charakterisierung eines i6wwtng schmiicken. Damit stellt er mit Abstand die ,ungebildetste
Person” des Werkes dar. Abgesehen von ihm sowie den Quartodezimanern wird keine
weitere Person oder Gruppe als unwissend abgestempelt. Refut. 8, 18,1; 9, 7,1; 9, 11,1, p.
237; p. 240; p. 245.

78 Gemeintist Ex 12, 18.

79 Refut. 8, 18,1, p. 237: ,,... ougTdvouol 6elv TO Mdoya T TeooapPeTKALBEKATN TOD MPWTOL
MNVOoG ... .

80 Deut 27,26; Num 9,13.

81 Siehe dazu unten, n. 95. 5

82 Refut. 8, 18,2, p. 238: ,,... €v 6¢ T0(C £€T€pPOLC OLTOL CUUPWVODOL TPOG TdvTa T TH €KKAnC(Q
OMod TV AnMooTOAWY Tapadedopéva.”



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 21

allgemein® — sowohl in seiner Kritik als auch in der Kontextualisierung —, dass
man allein aus dem Abschnitt heraus kaum eine fundierte Entscheidung
daruber treffen kann®*, ob der Autor Blastus sowie die stadtromische Fraktion
oder ,die Quartodezimaner” im Allgemeinen anprangert. Die einzige
Auffalligkeit stellt die einfUhrende Charakterisierung der Gruppe als ungebildet,
streitsuchtig und kampfbereit dar. Einerseits ist es gut moglich, dass man es
bei dieser Aneinanderreihung von negativen Adjektiven mit einem
haresiographischen Mittel zu tun hat: Dem Autor gehen die bewahrten Mittel
aus, die Quartodezimaner als eine Haresie®® zu stilisieren. Er kann oder will®®
hier offenbar keine Ruckfihrung ihrer Lehren auf die ,Weisheit der Griechen”
vornehmen und sie dadurch in die successio haereticorum einbinden. Den
belastendsten Vorwurf, den der Autor hier auffUhren kann, erscheint im
Vergleich zu anderen Haresien seines Monumentalwerkes nicht nur recht banal,
sondern deutet dazu auch noch in Richtung Judentum. Folglich ist es ein
vielfaches einfacher, den Quartodezimanern mangelnde Bildung sowie eine
kampferisch-streitsuchtige Haltung zu unterstellen bzw. ihre Unfahigkeit, die
Schriften ,richtig” zu verstehen zu unterstreichen, als eine komplette
Sukzessionskette fur sie zu entwickeln. Andererseits ist es genauso gut
moglich, dass der Autor tatsachlich die stadtromischen Ableger der
Quartodezimaner vor Augen hatte. Dafur sprechen die bereits wohlbekannten
Argumente: Die mangelnde Bildung, die streitlustige Natur sowie insbesondere
die Kampfbereitschaft.

83 In diesem Zusammenhang weist I. MueLLer, “Heterodoxy and Doxography in Hippolytus’
‘Refutation of All Heresies'"”, Aufstieg und Niedergang der rémischen Welt, 11,36,6 (1992), pp.
4309-4374, pp. 4347-4350 darauf hin, dass das Ende von Buch VII (Carpocrates; Kerinthus;
Ebioniten; Theodotus aus Byzanz und Theodotus der Geldwechsler; die Nicoaliten, Kerdon
und Lukian; Apelles Refut. 7, 32-7, 38) und weite Teile des Buches VIl (Apelles, Tatian,
Hermogenes, Quartodezimaner; Phrygischen Propheten; Enkratites) grundsatzlich zum
schlechtesten ausgearbeiteten Teil der Refutatio gehdren. Fur diesen Umstand liegen
allerdings keine erkennbaren Grinde vor.

84 W. Hueer, Passa (see n. 72), pp. 14-16 geht ohne weitere Begriindung davon aus, dass der
Autor der Refutatio zweifellos Blastus und die stadtrémischen Ableger der kleinasiatischen
Quartodezimaner vor Augen hat. Darin wird er von N. Brox, Tendenzen (see n. 75), pp. 313-
314 gefolgt. Dagegen spricht sich aber A. HiLcenreLp, Der Paschastreit der alten Kirche: nach
seiner Bedeutung fiir die Kirchengeschichte und fiir die Evangelienforschung urkundlich dargestellt,
Halle, 1860, pp. 280-281 aus.

85 Sie werden in der Refutatio weder als Haresie abgestempelt noch nach ihrem Schulhaupt ge-
bzw. benannt (da diese erst gar nicht erwahnt werden).

86 Es ist auffallend, wie kurz die Behandlung der Quartodezimaner, besonders im Vergleich zu
gnostischen Gruppen, ausfallt. Gleichzeitig sprengt ihre Darstellung nicht den Umfang, der
den Haresien des Buches VIl und VIl eingerdumt wird. Daraus wird ersichtlich, dass die
Gnostiker eindeutig im Rampenlicht der Refutatio stehen. Die Ubrigen Haresien (abgesehen
von den Calixtianern) werden der Vollstandigkeit halber dazu gezogen und
dementsprechend eher halbherzig abgefertigt. Dieses Schicksal trifft offenbar auch die
Quartodezimaner. Vgl. oben, n. 83.



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 22

Es ist ungewiss, wenngleich eher unwahrscheinlich, dass der Verfasser den
Osterfeststreit bereits als Presbyter hautnah erlebt. Dennoch hat er gute
Chancen, Blastus wenigstens vom Horensagen zu kennen. Folglich durften ihm
die Einzelheiten zum Streitverlauf und zur quartodezimanischen Position
bekannt gewesen sein.?’” Aus seiner Sicht moégen die Quartodezimaner
tatsachlich ungebildet (im Sinne von mangelnder Erkenntnis, yvwolg) sein, da
sie sich nicht Uberzeugen lassen, sowie kampfbereit, weil sie ihre Uberzeugung
bzw. ihre Tradition zu verteidigen wissen. Auch das sonst leider nicht erhaltene
irendische Schreiben an Blastus ,Uber das Schisma“® kénnte sehr wohl in
diesem Sinn fur die Kampffreudigkeit der Quartodezimaner sprechen. Daher ist
es denkbar, ja gerade wahrscheinlich, dass die Refutatio tatsachlich
stellvertretend fur ,die Quartodezimaner” Uber die Blastusgruppe referiert und
sie aus personlichen Erfahrungen heraus als ungebildet und streitstchtig
charakterisiert. Trifft diese Feststellung zu, fallt umso mehr ins Auge, wie
aulierst mager das dargebotene genuine bzw. spezifische Material zu den
Quartodezimanern ausfallt. Der Autor entwurzelt sein Referat regelrecht, indem
er die Namen tilgt, den Ort unterschlagt und dartber hinaus zu erwahnen
wvergisst”, dass die Quartodezimaner fur ihre Tradition eine ebenso
apostolische Herkunft beanspruchen?® wie diejenigen, die die dominikale Feier
favorisieren.

Von dem Osterfeststreit erfahrt man aus der Feder des Eusebius einiges
mehr. Der Caesareaner nimmt in seinen Bericht gleich zwei, wohl demselben
Brief entstammende irenaische Fragmente® auf, sowie einen weiteren Brief°!
des Polykrates von Ephesus, beide an Bischof Viktor adressiert.®> Das andert
allerdings kaum etwas an der Tatsache, dass Eusebius eine ausgesprochen
durcheinander geratene, stark selektive und eindeutig tendenzidse

87 So urteilt auch N. Brox, Tendenzen (see n. 75), p. 313.

88 Eus., H. E., 5, 20,1, pp. 480-482. Ahnlich W. Huger, Passa (see n. 72), p. 14, Amn. 16; N. Brox,
Tendenzen (see n. 75), pp. 313-314.

89 Entsprechend argumentieren sowohl Irenaus als auch Polykrates von Ephesus. Eus., H. E., 5,
24,2-6; 5, 24,14-17, pp. 490-492; pp. 494-496.

90 Eus., H. E., 5, 24,12-3; 24,14-17, p. 494; pp. 494-496. Siehe dazu M. RicHarD, “La Lettre de
Saint Irénée au Pape Victor”, Zeitschrift fiir die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der
Alteren Kirche, 56 (1965), pp. 260-282; N. Brox, Tendenzen (see n. 75), pp. 292-308; H.
Cawmpentausen, “Ostertermin oder Osterfasten? Zum Verstandnis des Irenausbriefs an Viktor
(Euseb. Hist. eccl. 5,24,12-17)", Vigiliae Christianae, 28 (1974), pp. 114-138; W. Petersen,
“Eusebius and the Paschal Controversy”, in Eusebius, Christianity, and Judaism, ed. by H.W.
Arttripce, Detroit, 1992, pp. 311-325.

91 Eus., H. E., 5, 24,2-7; 8, pp. 490-492; p. 492.

92 Fur eine detaillierte Materialanalyse siehe A. Carriker, Library (see n. 27), pp. 245-247.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 23

~Rekonstruktion” der Ereignisse®® prasentiert. Ferner sind die Quellen, zu denen
Eusebius bezuglich der ersten Phase der Auseinandersetzung Zugang hat, stark
limitiert. Das verdeutlicht z. B. die bereits angesprochene Tatsache, dass der
Zusammenhang zwischen Blastus und den Quartodezimanern aus der
Kirchengeschichte nicht erkennbar wird. Dementsprechend ist es beinahe
aussichtslos, anhand der eusebianischen Angaben eine tragfahige und
einigermalSen luckenlose Rekonstruktion der Ereignisse vorzunehmen.

Soviel scheint allerdings einigermalien gesichert zu sein, dass der von
Eusebius vorgelegte Bericht bereits einer zweiten bzw. einer Spatphase der
Auseinandersetzung zuzuordnen ist. Einige Hinweise deuten darauf hin, dass
der Konflikt urspriinglich eine genuin stadtromische Angelegenheit®® ad intra
darstellt. Diese erste Phase lasst sich mit dem Namen Blastus in Verbindung
setzen. Denn er scheint nach Pseudo-Tertullianus derjenige zu sein, der in Rom
lautstark flr eine quartodezimanische Position®® eintritt.°®¢ Dass diese
Ljudaisierende” Praxis des Osterfests bzw. des Osterfastens nicht erst durch
Blastus, sondern schon fruher in Rom Ful fasst, darf als gesichert gelten: Aus
dem ersten, durch Eusebius zitierten irenaischen Fragment®” geht hervor, dass
es, als sich Bischof Polykarpus von Smyrna (ca. 70- ca. 156) im Jahr 154/155 in
Rom aufhalt, bereits unter Bischof Anicetus (1557-1667) einmal zu einer
Auseinandersetzung aufgrund divergierender Traditionen®® kommt. Die

93 Die Tendenzidsitat des Eusebius Iasst sich anhand verschiedener Aspekte entlang seiner
Kirchengeschichte beobachten. Speziell zum Osterfeststreit siehe auch N. Brox, Tendenzen
(see n. 75), pp. 308-312; W. Petersen, Controversy (see n. 90), pp. 213-218; J. Benr, Irenaeus
(see n. 33), pp. 57-58.

94 Auch in diesem Sinne M. RicHarp, “La question pascale au lle siecle”, (1961), pp. 179-212,
pp. 198-199; W. Hueer, Passa (see n. 72), pp. 59-61; J.A. FiscHer, A. Lumpg, Synoden (see n.
64), pp. 66-73.

95 Es ist bemerkenswert, dass sich Pseudo-Tertullianus derselben Argumentationskette
bedient, wie dies der Autor der Refutatio tut. Beide versuchen namlich, den Gegner mit der
eigenen Waffe zu schlagen. Die Beweisfuhrung geht auf folgende Uberlegung zurick: Wer
sich bei der Festlegung des Ostertermins auf das Gesetz beruft und verlangt, das Fest nach
dem Gesetz zu richten, ist gleichzeitig auch gezwungen, nach dem Gesetz zu leben.
Differenzen zeigen sich vor allem bei der Begrindung der Beweisfihrung. Wahrend der
Autor der Refutatio mit Gal 5,8 biblisch argumentiert, fragt sich Pseudo-Tertullianus, ob
Christus nicht das Gesetz der Juden zurlickgerufen hatte. Ferner gibt es einen kleinen, aber
wesentlichen Unterschied in der Situationsbeschreibung. Wahrend der Autor der Refutatio
wortlich Gber den Zeitpunkt des Osterfestes schreibt, spricht Pseudo-Tertullianus tUber
judaisierende Tendenzen sowie explizit Uber die Feier das Pessach. Das Wort Ostern fallt bei
ihm nicht. Vgl. Refut. 8, 18, pp. 237-238 und Ps. Tert., Haer., 8,1, p. 1410.

96 Dass die Kontroverse unter Viktor vom Zaun gebrochen wird, gilt als Konsens. Auf das
Zeugnis des Pseudo-Tertullianus' berufen, mutmaft W. Huger, Passa (see n. 72), p. 60
jedoch, dass der Auftritt des Blastus bereits unter Eleutherus erfolgen konnte. Ps. Tert.,
Haer., 8,1, p. 1401.

97 Eus., H. E., 5, 24,12-17, pp. 494-496.

98 Der Standpunkt des Polykarpus ist eindeutig. Es ist hingegen umstritten, ob in Rom Ostern
vor diesem Aufeinandertreffen der beide Bischéfe gefeiert wurde, bzw. wenn ja, dann an



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 24

damaligen Unstimmigkeiten verlaufen jedoch weitgehend friedlich und enden
damit, dass beide Seiten an ihrer jeweiligen Tradition festhalten. Irenaus hebt in
seinem Brief an Viktor ausdrucklich hervor, dass sich Polykarpus und Anicetus
nicht anfeinden, oder gar jemand aufgrund abweichender Ansichten Uber die
Art und Zeit der Osterfeier aus der Kirchengemeinschaft ausgeschlossen wird.
Vielmehr erlaubt Anicetus Polykarpus, so resumiert schlielich der Lyoner, die
Feier der Eucharistie in seiner (Haus)Kirche: ,Trotz dieser Differenzen blieben
beide in Gemeinschaft. [...] Und im Frieden schieden sie voneinander"®°,

Was noch in der Mitte des 2. Jahrhunderts ohne nennenswerte
Komplikationen bewaltigt wird, ist etwa 40 Jahre spater ein casus belli. Wie es
zur Auseinandersetzung kommt, erfahrt man weder in der Historia ecclesiastica,
noch anderswo. Dennoch ist es nicht gerade unwahrscheinlich, dass der
Konflikt auf das Konto des leicht wahrnehmbaren Charakters voneinander
differierender Festtage zu verbuchen ist. Denn das Begehen eines Festes an
einem, von anderen Gemeinden bzw. Christentimern abweichenden Tag, fallt
zwangslaufig ins Auge. Besonders dann, wenn man sich als Teil des Festes die
Eucharistie als Zeichen der Verbundenheit gegenseitig zukommen lasst
(fermentum).*®® Vermutlich sorgt diese Divergenz fiir zunehmende Irritation. Aus
dem Bericht des Eusebius geht auch nicht hervor, welche Ursachen letztendlich
zu der ersten Stufe der Eskalation und damit zur Aufkindigung®! der

welchem Tag. Anhand des Irenduszitats lassen sich drei mdégliche Szenarien aufstellen. O.
CaseL, “Art und Sinn der altesten christlichen Osterfeier”, Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft, 14
(1934), pp. 1-78; C. MoHrManN, “Pascha, Passio, Transitus”, Ephemerides liturgicae, 66 (1952),
pp. 37-52; N. Brox, Tendenzen (see n. 75) vertreten die Ansicht, dass die dominikale
Osterfestpraxis moéglicherweise auf eine lange, womaoglich apostolische Tradition in Rom
zurickblickt. Erst wahrend der Amtszeit von Soterus (etwa um 165) kam es wohl wegen
offensichtlichen liturgischen Differenzen zu einer Auseinandersetzung mit der
quartodezimanischen Tradition in Rom. Dagegen vertreten M. RicHarp, Question (see n. 94);
W. Huser, Passa (see n. 72), pp. 55-61 die Meinung, dass vor der Zeit von Soterus gar kein
Osterfest in Rom begangen wurde. Eine Zwischenldsung stellt die These von S.G. Haw, “The
Origins of Easter”, Studia Patristica, 15 (1984), pp. 554-567 dar. Er halt zwar an einer
ausgepragten Ostertradition in Rom fest, doch wird diese nach quartodezimanischer Praxis
gefeiert. Zum Konflikt kam es, als die Feier nach einer Mehrheitsentscheidung auf den
Sonntag, also auf den Tag des Herrn, verschoben wurde. Siehe dazu ferner auch G. Visona,
“Pasqua quartodecimana e cronologia evangelica della passione”, Ephemerides liturgicae, 102
(1988), pp. 259-315. )

99 Eus., H. E., 5, 24,17, p. 496. Ubersetzungen zur Historia ecclesiastica sind, sofern nicht anders
gekennzeichnet, von Kirchengeschichte, ed. by H. Kraft, trans. by P. Haeuser, H.A. Gartner,
Minchen, 1967 enthommen.

100Eus., H. E., 5, 24,16-17, p. 496. )

101Besonders das irenaische, an Blastus adressierte Schreiben ,,Uber das Schisma“ legt nahe,
dass ein erster Bruch zwischen den Verfechtern der dominikalen Position und den
stadtromischen Ablegern der kleinasiatischen Quartodezimaner noch vor der Ausbreitung
des Konflikts in Kleinasien vollzogen wurde, indem Viktor (oder Blastus?) dem anderen
stadtromischen Lager den Kirchenfrieden aufkindigte. Ein an Blastus gerichtetes, gezieltes
Zureden des Irenaus ist allerdings nur dann sinngebend, wenn dieses unmittelbar etwas mit



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 25

Gemeinschaft mit den stadtromischen Quartodezimanern fihren. Die
quantitativen Verhaltnisse, der Ablauf des Konfliktes sowie Teile der
Argumentation von Bischof Polykrates von Ephesus (um 130 - nach 195) legen
jedoch nahe, dass die Verantwortlichen!®? eher in den Reihen des dominikalen
Lagers zu suchen sind. Denn als die Quartodezimaner der Kirchengemeinschaft
verwiesen werden, fuhlen sie sich nicht nur gekrankt und an den Rand
gedrangt, sondern wird auch ihre apostolische Tradition durch einen Bischof mit
FiBen getreten. In ihrer Verzweiflung holen Blastus!®® und seine Fraktion
Schutzenhilfe aus ihrer kleinasiatischen Ex-Heimat. Die Suche nach externer
Hilfe ware wohl kaum notig, wenn die stadtromischen Quartodezimaner der
Bischofskirche den Frieden in vollem Selbstbewusstsein aufgekindigt hatten.
Als Polykrates dann Partei fUr die romischen Quartodezimaner ergreift und fur
die Osterfeier am 14. Nisan u. a. doppelte apostolische Tradition proklamiert®4,
entwickelt sich der bis dahin genuin stadtromische Lokalkonflikt rasant zu einer
uberregionalen und interepiskopalen Affare. Damit beginnt die zweite Phase
der Kontroverse.

Uber diese zweite Etappe besitzt Eusebius eigenes an Material. Er zitiert aus
einem Brief'®>, in dem sich Bischof Polykrates bei Viktor fiir seine
Gleichgesinnten in Rom einsetzt. Der Epheser argumentiert darin nicht nur fur
seine Position, sondern erwahnt auch, dass die Kleinasiaten — auf das Drangen
Viktors hin — eine Synode abhalten.!® Diese Bischofsversammlung kommt
nach Polykrates zu einem eindeutigen Ergebnis: Alle versammelten Bischofe

dem Schisma zu tun hat bzw. diesbezlglich Verantwortung tragt. Vgl. Eus., H. E., 5, 20,1,
pp. 480-482. In Anknupfung an B. Lonse, Das Passafest der Quartadecimaner, Gutersloh, 1953,
pp. 125-127 spricht sich J.A. Fiscuer, A. Lumpe, Synoden (see n. 64), p. 82 daflr aus, dass der
Bruch der Kirchengemeinschaft zwischen Viktor und Blastus etwa gleichzeitig mit dem
Bruch der Kleinasiaten inklusive Polykrates erfolgte. Damit widerspricht er jedoch seiner
eigenen, friher geduBerten Vermutung, nach der Blastus bereits infolge der romischen
Synode zu Beginn der Kontroverse exkommuniziert wurde. lbid. p. 72.

102Inwiefern sich auch die ,,andere Seite”, also Blastus und seine quartodezimanische Fraktion
an der Eskalation schuldig macht, erfahrt man freilich nicht. Das Schreiben des Irenaus, , An
Blastus Uber das Schisma“, kdnnte allerdings daflr ein Indiz liefern, dass dieser durchaus —
auf welche Weise auch immer — eine gewisse Verantwortung flur die Misere tragt.
Gleichwohl liel3e dies auch den Schluss zu, dass Irenaus mit dem Brief an das Gewissen des
Blastus appelliert und ihn, ahnlich wie Viktor, dazu zu bewegen versucht, das Schisma zu
Uberwinden und die fur ihn (Irenaus) so wichtige Einheit der Kirche in Rom
wiederherzustellen. Da abgesehen von dem Titel nichts weiter zum Brief bekannt ist, sind
beide Schlisse denkbar. Vgl. Eus., H. E., 5, 15, p. 458.

103Daruber wie Blastus zum WortfUhrer der Quartodezimaner avancierte, gibt es
unterschiedliche, jedoch rein hypothetische MutmaRungen. Siehe dazu J.A. FiscHer, A. Lumek,
Synoden (see n. 64), p. 68, n. 45.

104Eus., H. E., 5, 24,2-3, p. 490.

105Eus., H. E., 5, 24,2-7; 8, pp. 490-492.

106Eus., H. E., 5, 24,8, p. 492. Zu der abgehaltenen Synode siehe J.A. FiscHer, A. Lumpe, Synoden
(see n. 64), pp. 79-81.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 26

stimmen seinem Brief zu und bekennen sich zur quartodezimanischen
Osterfestpraxis.'®” Ob die Versammlung tatsachlich so einstimmig ausfallt, wie
dies behauptet wird, ist jedenfalls fraglich: Die Anzahl und Namen der
teilnehmenden Bischofe bleiben in der Schwebe.!®® Dazu vermerkt Polykrates
lapidar: ,,Wollte ich ihre Namen niederschreiben: ihre Zahl ware gro8“*°°. Nach
Eusebius lasst die Reaktion Viktors nicht lange auf sich warten. Er versucht die
wahrscheinlich bereits angedrohte!® GegenmalRnahme zu verwirklichen, indem
er in seinem Antwortschreiben die Kirchengemeinschaft mit den
quartodezimanisch orientierten ,Gemeinden von ganz Asien sowie die
angrenzenden Kirchen“!'* kurzerhand kiindigt. Zwar nennt Eusebius wieder nur
Viktor, ,,den Bischof der romischen Kirche” als Initiator und Trager jeglicher
Handlungen, man erfahrt jedoch Uber den stadtromischen Prozess der
Entscheidungsfindung rein gar nichts. Diesbezuglich vertritt J. A. Fischer die
These, dass aus dem eusebianischen Bericht eine stadtromische Synode mit
dem Vorsitz von Viktor herausgehort werden kann, die noch vor der
Exkommunikation von Blastus und der Aufforderung des Polykrates, selbst eine

107Eus., H. E., 5, 24,2-7; 8, pp. 490-492.

108Dabei kdnnte es sich um eine rhetorische Ubertreibung des Polykrates handeln. Ware das
Ergebnis tatsachlich so einheitlich ausgefallen wie er dies behauptet, hatte er mit Sicherheit
die Namensliste der zustimmenden Bischéfe beigefligt. Dies kénnte wiederum darauf
hindeuten, dass die Quartodezimaner nicht einmal in seiner kleinasiatischen Heimat mehr
die Mehrheit besaRen. In diesem Sinn dulRerte sich W. Huser, Passa (see n. 72), p. 36 in der
Anlehnung an P. NauTin, Lettres et écrivains chrétiens: des lle et llle siécles, Paris, 1961, pp. 73-74.
Ein anderes Erklarungsmodell liefert C. Anpresen, “Zum Formular frahchristlicher
Gemeindebriefe”, Zeitschrift fiir die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der Alteren
Kirche, 56 (1965), pp. 233-259, pp. 253-255; Die Religionen der Menschheit: Die Kirchen der
alten Christenheit, Stuttgart, 1971, p. 187. Demzufolge verzichtet Polykrates auf die
Unterschriften der teilnehmenden Bischoéfe, weil die Aufforderung Viktors im eigenen
Namen erfolgte.

109Eus., H. E., 5, 24,8, p. 492: ,,0v T& dvéuaTa £&v YPAPW, MOAAX MARON eloiv”.

110Dass es bereits Androhung(en) zur Auflésung der Kirchengemeinschaft gab, lasst sich aus
dem Schreiben des Polykrates indirekt erschlieBen. Seine, durch Eusebius Uberlieferte
Entschlossenheit driickte er sogar mit einem Bibelzitat aus: ,Man muss Gott mehr
gehorchen als den Menschen”. Eus., H. E., 5, 24,7, p. 492 || Act 5,29. Es ist gut vorstellbar,
dass die romische Kirche durch das Auffahren einer Drohkulisse versuchte, den Kleinasiaten
einzuschichtern und zur Ubernahme des Feiertages am Sonntag zu bewegen. Siehe zu
Polykrates: V. Twomey, Apostolikos Thronos: The primacy of Rome as reflected in the Church History of
Eusebius and the historico-apologetic writings of Saint Athanasius the Great., Munster, 1982, p. 101.

111Vql. Eus., H. E., 5, 24,9, p. 494: ,éml To0TOoLg 6 pEv TAC Pwuaiwv mpoeotwe Biktwp dBpdwg
¢ Aolag mdong dua taic 6pdpolc éKkAnaolalg Tac nmapotkiag amotéuvely...”. Wie diese
Erklarung im Detail aussah und vor allem wie sie zustande kam, bleibt im Dunkeln. Diesmal
lasst sich nicht einmal der grobe Rahmen mit einiger Sicherheit abstecken. Kam die
Entscheidung aus dem stadtrémischen Presbyterkreis? Hielt Viktor Ricksprache mit den
Bischdfen der Region? Oder wurden gar eine (oder mehrere) Bischofsversammlungen zum
Thema abgehalten? Trafe diese letzte Moglichkeit zu, dann ware die Loésung, vollkommen
unabhangig von der Dimension des Konflikts, kollegial gesucht und herbeigeflihrt gewesen.
Folglich musste man Viktor als den Vertreter und Wortfuhrer der ,,Sonntagsfraktion” im
Streit ausmachen.



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 27

Bischofsversammlung zu berufen, abgehalten wird.'*? Er ibersieht dabei
jedoch, dass der Caesareaner bei der Darstellung des Streits eher an der klaren
Exposition der — aus seiner Sicht — Orthopraxis, als an einer korrekten
chronologischen Ordnung interessiert ist.'* Die zu Beginn seines Berichts!!*
aufgezahlten Bischofsversammlungen, u. a. in Palastina, Pontus, Gallien und
darunter auch in Rom, werden nicht etwa am Anfang der Kontroverse
abgehalten, sondern erst nach der romischen ,,Uberreaktion gegenliber den
Kirchen in Kleinasien zur Klarung des Sachverhalts einberufen.

Aber zurlick zum Streit. Die romische Proklamation verhallt in der Oikumene
nicht ohne spurbares Echo: ,Nicht allen Bischdfen gefiel dies Vorgehen
Viktors”, berichtet Eusebius und flugt hinzu, dass sie ihn dabei ,,ziemlich scharf
angreifen“. Weiterhin fordern sie Viktor auf, sich fur ,Frieden, Einigung und
Liebe“!!* einzusetzen. Auch Irenaus gehort zum Lager der Unzufriedenen,
obwohl sein Brief, zumindest in den von Eusebius zitierten Passagen, nicht die
besagte ,Scharfe” vorweist. Die beiden Uberlieferten Fragmente enthalten ein
leidenschaftliches Pladoyer fur die Einheit der Christenheit und eine
Aufforderung diese zu wahren — selbst dann, wenn dies auf Kosten der
Uniformitat geht. Den eigentlichen Dorn in seinem Auge kommt in den
historischen Beispielen gut erkennbar zum Ausdruck: ,Trotz dieser
Verschiedenheit lebten all diese Christen im Frieden“!*®, oder, ,trotz dieser
Differenzen blieben beide in Gemeinschaft“!'’. Diesem irendischen
Grundduktus entsprechend fasst Eusebius kurz die nicht zitierten Teile des
Briefes zusammen: ,,Er mahnt auch Viktor wurdig und eindringlich, er solle
nicht die ganzen Kirchen Gottes, die an alten, Uberlieferten Brauchen
festhalten, ausschlieBen“!!®, In diesem Satz kumuliert die Empdrung nicht nur

112Vgl. J.A. FiscHer, A. Lumpe, Synoden (see n. 64), pp. 71-73.

113Siehe N. Brox, Tendenzen (see n. 75), pp. 308-312.

114Eus., H. E., 5, 23,3-4, pp. 488-490.

115Eus., H. E., 5, 24,10, p. 494: ,,&A\\’ o0 ndol ye tolc émokémnolc TadT’ ApéoKeTO.
avTutapakeAebovtal 6fTa adTE T& TAC £lprivng Kal TAC MPOG ToLC MANGlov EVWOEWC TE Kal
Ayannc gpovely, pépovtal 6& Kal al ToOTWY WYl MANKTIKWTEPOV KABATITOHEVWY TOD

Bi{ktopog.”

116Eus., H. E., 5, 24,13, p. 494: ,,.... 006£vV EAATTOV TMAVTEC 00TOL EPAVELOAY TE KOl EipNVEDOUEY
mPOG GAAAAOLG ... "

117Eus., H. E., 5, 24,17, p. 496: ,,... Kol TOOTWY 0UTWC €XOVTWY, £KOVWVNoav £auToic ... .

118Eus., H. E., 5, 24,11, p. 494: “... T®Q Y€ uNv Biktopl mpoonkévTwe, WG PN amokdémtol 6AaG
¢kkAnoioag Beod dpyaiov €Bouvg mapddoaoiv émtnpodoog ...“. Die Interpretationen dieses

Satzes unterliegen einer ungeahnten Vielfalt. W. Huser, Passa (see n. 72), p. 60 und M.
Vinzent, Viktor (see n. 6), p. 95 sehen diesen Satz als eine eusebianische Glattung an. Denn
Irenaus ergreift ,doch deutlich Partei fur Asia“. N. Brox, Papsttum (see n. 7), p. 33 hingegen
deutet den Satz von Eusebius her: Er bringt ,,seine eigene Abneigung gegen solche
autoritare Ambitionen des romischen Bischofs noch 100 Jahre spater” zum Ausdruck.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 28

daruber, dass Viktors Vorgehen vollkommen unangemessen ist, sondern auch
daruber, dass der Bischof von Rom weder Autoritat noch einen
Autoritatsanspruch auBerhalb seiner Ortskirche vorweisen kann.**® Der Lyoner
Bischof konzentriert sich im Folgenden ganz auf sein eigentliches
Herzensanliegen: die Wahrung der Einheit der Kirche.'?° Er beschwort dabei
einen seiner Ansicht nach altbewahrten Brauch, der offenbar auch in Rom eine
lange Tradition hat. Diese Behauptung des Irenaus wird gleich mit einer
ansehnlichen Liste aus der eigenen 6ladoyr des Viktors angereichert, um die
notige Autoritat fur seine Worte zu sichern. Dabei werden
bemerkenswerterweise die Vorganger Viktors als Presbyter, nicht jedoch als
Bischofe ausgewiesen.*?! Auch die Narration Uber die ,Konfliktldsung” von
Anicetus und Polykarpus unterstreichen die beschworene Tradition der
Friedfertigkeit in Rom. Gleichzeitig bietet er ein Modell des Zusammenlebens
trotz sichtbarer Differenzen an.'??

Die Irritation seitens Irendus sowie die der anderen ungenannten Kritiker!??
ist hier von besonderem Interesse. Der Tadel hagelt eben nicht auf Viktor
wegen seines unbiegsamen Beharrens auf der dominikalen Osterfestpraxis
beim Ringen um die Wahrheit.'?* Vielmehr bezieht sich dieser auf die von Viktor
angedrohten und verwirklichten Konsequenzen, und zwar ad extra. Es kann in
Irenaus' Augen nicht gerecht sein, wenn eine Kirche, die an ihrer ,&pxaiov
£€06ouc mapddoov“t?® festhalt, einfach vor den Kopf gestoBen wird. Besonders

119Ahnlich urteilt auch W. Huser, Passa (see n. 72), pp. 59-61; N. Brox, Tendenzen (see n. 75),
p. 295.

120Siehe auch J. Benr, Irenaeus (see n. 33), pp. 55-57.

121Eus., H. E., 5, 24,14, pp. 494-496: ,,... ol PO ZWTAPOC MpecBVTEPOL, ol MpoaTdvTeg TAG
¢kkAnaoiag A¢ od vOv aenyf, AviknTtov Aéyouev kal Miov Yyivév te kal TEAEoPSPOV Kal
z0otov ... .

122Eus., H. E., 5, 24,15-17, p. 496.

123Der Kommentar des Eusebius, ,nicht alle” (o0 néol) seien von der Initiative des Viktors
begeistert gewesen, deutet allerdings darauf hin, dass es eine gewisse Anzahl von
Bischofen gab, die einen von Viktor eingeschlagenen Weg durchaus billigten oder
wenigstens nicht ganzlich abgeneigt waren. Eus., H. E., 5, 24,10, p. 494. Ob diese nur
»€inige” oder eher ,viele” waren, lasst sich naturgemafl nicht mehr bestimmen. Genauso
wenig lasst sich das Lager der Unzufriedenen quantifizieren.

124Fur ihre sture Haltung hatte Irendus auch die Quartodezimaner auf das Korn nehmen
kénnen. Der Lyoner Bischof weist Blastus vermutlich auch wegen seines eigensinnigen
Standpunktes zurecht, wie dies auch der Titel seines an ihn adressierten Schreibens ,,Uber
die Schisma“ nahelegt.

125Eus., H. E., 5, 24,11, p. 494. Eusebius hat keine einfache Aufgabe. Einerseits flhlt er sich
verpflichtet, an seiner eigenen Osterfestpraxis festzuhalten und sie auch zu verteidigen. Er
schreckt deshalb auch nicht davor zurlick, dnootoAwkiic napaddéocwg, also eine
»apostolische Tradition” flr seine dominikale Osterfeier zu beanspruchen, obwohl seine
zitierten Quellen desgleichen nicht proklamieren. Eus., H. E., 5, 23,1, p. 488. Hatte in der,
dem Eusebius vorliegenden Korrespondenz jemand die Sonntagsfeier apostolischer
Herkunft beschworen, hatte der Caesareaner dies mit Sicherheit breit zitiert. Andererseits



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 29

das Ausmal’ des Vorgehens ist ein Dorn im Auge der protestierenden Bischofe.
Denn Viktor bzw. die stadtromische Kirche geht nicht nur gegen die
Quartodezimaner der urbs vor, sondern droht sofort 8Aag ékkAnolagt?® mit dem
Ausschluss. Damit uberschreitet er bzw. sie offenbar die Grenzen seiner bzw.
ihrer eigenen ,Jurisdiktion” und verletzt dabei gleichzeitig die Autonomie von
anderen Ortsbischofen. Die Reaktion erfolgt prompt: Eine Welle schockierten
Entsetzens fegt durch das Reich.

Ein fUr die Fragestellung nicht gerade unbedeutender Hinweis lasst sich in
der Uberlieferten Korrespondenz erkennen. In zwei Fallen liefert Eusebius neben
den Epistelfragmenten auch gleich die Adressatenangaben mit. Durch einen
glucklichen Zufall lassen sich durch die Formulierungen der jeweiligen Briefe
die eusebianischen Angaben Uberprufen. Wie es scheint, gibt Eusebius jedes
Mal die Angaben korrekt wieder. So teilt er mit, dass der Polykratesbrief nicht
ausschlief8lich an Viktor, sondern gleichzeitig auch an die romische Kirche!?’
adressiert ist. Dieser Adressatenkreis lasst sich gleich im mitgelieferten Zitat
verifizieren: Dort ruhmt sich Polykrates, dass er die Bischofe, die sich auf das
Auffordern von Viktor hin versammelt haben, aufzahlen kénne.'?® Es ist also
keine AnmalBung anzunehmen, dass der bereits angedrohte Ausschluss nicht
allein von Viktor, wohl aber von der romischen Kirche mit Bischof Viktor als
ihrem Reprasentant flr externe Angelegenheiten ausgeht. Der zweite Hinweis,
der sich aus dem Irenausbrief entnehmen lasst ist nicht weniger interessant.
Dieser Brief wird laut Eusebius scheinbar nur an Viktor adressiert. Die Angabe
wird dadurch bestatigt, dass Irenaus Viktor bruderlich duzt und
dementsprechend mit ob anredet.*?® Der Lyoner weist also gezielt nur seine
romischen Amtskollegen zurecht, die ,romische Kirche” ist darin allerdings
nicht inkludiert. Was auf den ersten Blick als ein Hinweis auf den Alleingang
Viktors im Sinn einer monopolisierten Amtsfuhrung gedeutet werden kann,
muss im Lichte des irenaischen Schreibens an Blastus, in dem er seine Sicht
Uber das vorgefallene Schisma darlegt und das inhaltlich vermutlich dem Brief
an Viktor ahnelte, hinterfragt werden: Mit Sicherheit ist Blastus nicht alleine fur

unterschlagt er den Quartodezimanern scheinbar ohne schlechtes Gewissens die

apostolische Tradition und spricht in diesem Kontext nur Uber eine ,altere Tradition”

(mapaddocwcg dpyatotépac). Eus., H. E., 5, 23,1, p. 488. Siehe auch hierflr weiter unten, pp.
126@?1_53.,61'—1. E. 5, 24,11, p. 494, )
127Eus., H. E., 5, 24,1, p. 490: ,,6¢ Kal a0TOG €v N mPO¢ Biktopa kal TRV Pwuaiwy ékkAnoiav

dleTunwoato ypaef ... .

128Eus., H. E., 5, 24,8, p. 492.
129Eus., H. E., 5, 24,11, p. 494.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 30

die Eskalation der innergemeindlichen Auseinandersetzung verantwortlich.
Scheinbar redet Iraneus den Reprasentanten der beiden Konfliktparteien gezielt
ins Gewissen, den Streit beizulegen.

Aus der Historia ecclesiastica erfahrt man den weiteren Verlauf der Geschichte
nur noch schlaglichtartig. Eine Reihe von Bischofsversammlungen®3® zum
Thema Osterfest werden sowohl im Westen als auch im Osten abgehalten;
auch ein reger brieflicher Austausch mit zahlreichen Diskussionsbeitragen wird
gefuhrt. Eusebius zahlt in diesem Fall penibel die ihm bekannten, mit héchsten
bischoflichen Autoritaten gefUhrten Synoden auf. Selbstverstandlich lasst er
sich dabei nicht die Gelegenheit entgehen, ausdrucklich darauf hinzuweisen,
dass all diese Bischofsversammlungen seiner Meinung nach dasselbe Urteil
abgeben.'3! Verdachtig ist nur, dass die angeblich unisono ausgefallenen
Ergebnisse weitestgehend die personliche Position des Eusebius, seiner
Heimatkirche in Caesarea'®*? und den Beschluss des Konzils von Nizaa'*?
entsprechen.

Es ist angesichts der irenaischen Korrespondenz, die auf die uberregionale
Phase der Kontroverse fallt, sowie anhand der Anmerkungen von Eusebius wohl
kaum zu leugnen, dass sich die stadtromische Kirche und deren oberster
Reprasentant in externen Angelegenheiten recht selbstbewusst, ja fast schon
autoritar verhalt, als er die kleinasiatischen Kirchen zurecht- und bald darauf
der Kirchengemeinschaft verweist. Ebenfalls wird daraus ersichtlich, dass die
Romer auf ihre doppelte apostolische Tradition pochen und versuchen, dieser
universal-normative Geltung zu verschaffen. Ob hier aber tatsachlich mit der
bewussten und von Anfang an intendierten Wahrnehmung von
Universalverantwortung gerechnet werden muss, und ob sich darin tatsachlich
Primatsanspriche Roms (eher als die eines romischen Bischofs) erkennen
lassen, ist nur dann offenkundig, wenn man nur die zweite, bei Eusebius breit
diskutierte Uberregionale Phase der Kontroverse beachtet. Bedenkt man
jedoch, dass es sich bei diesem Konflikt um eine genuin stadtromische
Angelegenheit handelt, die erst durch den Verlauf der Streitigkeiten
uberregionale Ausweitung erfahrt, ist eine solche Konklusion weder

130Eus., H. E., 5, 25, pp. 496-498. J.A. FiscHer, A. Lumpe, Synoden (see n. 64), pp. 71-73 fallt der
chronologische Verdreher des Eusebius offenbar auf und er datiert die Synode von Rom
ganz an den Anfang der Kontroverse.

131Eus., H. E., 5, 23,4, p. 490.

132Eus., H. E., 5, 25, pp. 496-498.

133Vqgl. N. Brox, Tendenzen (see n. 75), pp. 310-311; G. Ateerico, “Concilium Nicaenum | - 325",
in Conciliorum oecumenicorum generaliumque decreta, Bd. I: The Oecumenical Councils. From Nicaea
I to Nicaea Il (325-787), ed. by G. Aigerico, Turnhout, 2006, pp. 1-14, pp. 11-12.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 31

zwangslaufig, geschweige denn per sé evident. Denn statt ein um ,die Einheit
der Gesamtkirche bemuhter und wohl auch der besonderen Stellung seines
Sitzes bewuBter Bischof von Rom*“!3*, stellt sich am Anfang der Osterfeststreits
ein Viktor bzw. eine romische Kirche vor, der bzw. die allem Anschein nach
bemuUht ist, die stadtromischen Christentimer wenigstens im Zeichen einer
sichtbaren Uniformitat miteinander zu verbinden. Als die Situation jedoch
entgleist, weil seine Anstrengungen bei den stadtromischen Quartodezimanern
auf erbitterten Widerstand stoRen, greift er bzw. sie zu einer radikalen, aber in
Angelegenheiten ad intra vollkommen unproblematischem und weitestgehend
akzeptablen sowie akzeptierten MaBnahme: Die quartodezimanische Tradition
wird als Heteropraxis abgestempelt, und ihnen wird kurzerhand die
Kirchengemeinschaft aufgekundigt. Damit ware die Geschichte wohl zu Ende
gekommen, hatten sich die Ausgeschlossenen keine Schiutzenhilfe von AuRen
geholt. Damit wird Viktor bzw. die romische Kirche auf dem falschen Ful3
erwischt, da sie offenbar nicht damit rechnen, dass der Konflikt weite Kreise bis
hin nach Kleinasien zieht. Spatestens ab diesem Punkt verlieren sie die
Kontrolle Uber die Ereignisse. Als Polykrates aus Ephesus das Wort fur die
stadtromischen Quartodezimaner ergreift und ebenfalls das Apostolitatsprinzip
als Argument einsetzt, geraten Viktor bzw. die romische Kirche in eine
Zwickmiuhle.'*> Einerseits gilt die beidseitige Inanspruchnahme des
Apostelprinzips bei voneinander offenbar abweichenden Traditionen fur die
Vorstellungen der Zeit als unlésbar.'*¢ Andererseits ist es viel zu spat

134J.A. FiscHer, A. Lumpe, Synoden (see n. 64), p. 71.

135Die scharfe Vorgehensweise Viktors sieht P. Lamee, Die stadtromischen Christen (see n. 4), p.
322, n. 69 durch die doppelte Frontstellung gerechtfertigt. Das Problem ist nicht alleine
darin begrindet, dass der Blastuskreis an der kleinasiatischen Tradition festhalt, sondern
dass er nach dem Zeugnis des Eusebius erfolgreich Mitglieder abwirbt. Eus., H. E., 5, 15, p.
458. Aus der Sicht Viktors (und Peter Lampes) besteht also wegen des Mitgliederschwunds
dringend Handlungsbedarf. Diese Argumentationskette ware durchaus plausibel, wenn
Blastus nicht in einem Satz mit Florinus erwahnt ware und Eusebius dem Florinus nicht
desselben ,Erfolgs”, namlich der Mitgliederabwerbung, bezichtigen wirde. Wie das bereits
gezeigt wurde, geht Viktor erst nach unmittelbarer Aufforderung durch Irendaus gegen
Florinus vor. Insofern diirfen Eusebius und Peter Lampe allenfalls Recht behalten, dass das
Phanomen der Mitgliederabwerbung im Fall des Florinus — zumindest nach dem irenaischen
Fragment — durchaus plausibel ist. Siehe dazu Iren., Fr. 28, p. 457 sowie Abschnitt 2. Diese
storte jedoch offenkundig kaum Viktor, als dieser mit jedem ihm zur Verfiigung stehenden
Mittel Blastus zu bekdmpfen versucht. Wahrscheinlicher ist es, zumindest gelang es m. E.
M. WiLuing, Hareseograph (see n. 31), p. 397, auch n. 994, dies durchaus plausibel
darzulegen, dass es sich bei der eusebischen Notiz Gber die Abwerbung eher um ein
harsiographisches Topos handelt, was in der ersten Linie dazu dient, die Gefahrlichkeit von
Blastus und Florinus hervorzuheben. Ferner wirde es Uberraschen, dass Eusebius, obwohl
er offenbar so gut wie nichts uber Blastus weils (nicht einmal das, was fur eine Neuerung
ihm zuzuschreiben ist), ausgerechnet zum Thema etwas vorgefunden hatte.

136Nach frihchristlichem Verstandnis wahrten die Apostel als Kollegium stets ihre Einigkeit
und dachten uniform (sonst ware das Argument der Apostolizitat ebenso wie die darauf



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 32

zurlckzurudern, ohne dabei das Gesicht zu verlieren und erhebliche
Kollateralschaden in Kauf zu nehmen: Die Romer mussten sich namlich sowohl
fur ihre Vorgehensweise (den Abbruch des Friedens mit der Blastusgruppe)
rechtfertigen bzw. diese zuricknehmen, als auch sich in Sachen dominikale
Osterfeier geschlagen geben. Dazu mussten sie die triumphierenden
Belehrungen der Kleinasiaten ertragen sowie auf heimischem Boden weiterhin
auf Einheit und Uniformitat verzichten. Der scheinbar einzig vertretbare
Ausweg (also die Bewahrung des Gesicht inner- und aufSerhalb Roms sowie das
Festhalten an der dominikalen Praxis als der einzig gultigen Wahrheit) besteht
darin, die Flucht nach vorn zu ergreifen, Neuland zu betreten und den
kleinasiatischen Muttergemeinden mit derselben Radikalitat zu begegnen, mit
der bereits ihre stadtromischen Ableger behandelt wurden. Dass sich die Romer
dabei nach wie vor auf die doppelte apostolische Herkunft ihrer Tradition
berufen und sie zur universalen Normative erheben, ist weder Uberraschend,
noch steht eine tragbare Alternative dazu bereit. Obwohl diese kihne
Vorgehensweise schlieBlich am heftigen Widerstand der Bischofe scheitert,
stellt sie dennoch einen Prazedenzfall dar, der sich von nachfolgenden
Generationen leicht fur die eigenen Zwecke instrumentalisieren lasst.

Die eigentlichen Sieger des Streits heilen letztendlich Blastus und die
stadtromischen Quartodezimaner. Ihnen gelingt es nicht nur, den Konflikt durch
den erfolgreichen Einbezug der kleinasiatischen Glaubensbruder zu exportieren
bzw. auf eine neue Ebene zu bringen, sondern auch die fur sie sonst recht
ungunstige Ausgangslage auszugleichen. Aus den Quellen geht zwar nicht
eindeutig hervor, ob Viktor den Kirchenfrieden mit Blastus und den
stadtréomischen Quartodezimanern wiederherstellt. Es spricht jedoch Einiges*?’

basierende successio apostolica fur die Sicherung der ,,orthodoxen” Traditionen unbrauchbar).
Diese Problematik ist offenbar auch Irendaus bewusst. Daher ist es auch nicht verwunderlich,
dass seine Lésung im Grunde genommen keine ist: Er ignoriert kurzerhand die Argumente
und bagatellisiert gleichzeitig die Unterschiedlichkeit beider Osterfesttraditionen, indem er
das Aufeinandertreffen beider Uberlieferungen als ein Phdnomen alteren Datums mit dem
Hinweis auf Polykarpus und Anicetus darstellt. Ebenso verharmlost er die Terminfrage,
indem er die Fastenfrage einfuhrt. Folglich gibt es gar keinen Grund fur einen Streit und
noch weniger flr ein solches unangemessenes und ricksichtsloses Vorgehen, wie Viktor
dies zutage fordert. Siehe dazu auch W. Huser, Passa (see n. 72), pp. 56-57; N. Brox,
Tendenzen (see n. 75), pp. 295-297.

137Zwar geht aus der Kirchengeschichte nicht hervor, wie der Fall endete sowie ob und zu
welchem Zeitpunkt Viktor die Gemeinschaft mit Blastus bzw. mit dem Kleinasiaten
wiederherstellte, jedoch muss man aufgrund des weiteren Verlaufs der Geschichte der
Quartodezimaner davon ausgehen, dass die Kirchengemeinschaft sowohl mit den
kleinasiatischen Quartodezimanern als auch mit ihren stadtrémischen Ablegern bald
wiederhergestellt wurde. Sonst ware der Versuch, eine Verurteilung der
quartodezimanischen Position auf der Synode von Nizaa im Jahre 325 vorzunehmen (diese
fihrte aber wohl nicht zu einem Dekret) unbegriindet und unnétig gewesen. Vgl. Eus., V. C.,



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 33

dafur, dass auch diese rehabilitiert werden. Damit scheitert all das, was die
Romer in der zweiten, Uberregionalen Phase des Streits erwirken wollen:
Erstens, zu verhindern, dass sie Gesicht und Autoritat verlieren. Zweitens, eine
sichtbare Uniformitat unter den stadtromischen Christentimern zu erreichen.
Und drittens, dass die Sonntagsfeier allgemeine Zustimmung findet. Obwohl
die wegen der quartodezimanischen Auseinandersetzung einberufene Synoden
angeblich unisono die dominikale Osterfeierpraxis billigen*3®, fihren diese
Bischofsversammlungen trotz diesbezuglicher Beschworungen durch Eusebius
langerfristig gesehen zu keiner Einigung. Das Problem wird noch einige weitere
Synoden, u. a. auch das Konzil von Nizdaa®*® beschaftigen; ebenso lassen sich
die Spuren der Quartodezimaner noch einige Jahrhunderte lang verfolgen.*°
Aus dem Verlauf des Streits wird ersichtlich, dass das selbstbewusste
Auftreten der stadtromischen Kirche mit Bischof Viktor als ihr oberster
Reprasentant in einer externe, d. h. in einer Uberregionalen und
interepiskopalen Affare zu verbinden ist. Die hier demonstrierte Einigkeit, das
selbstbewusste und geschlossene Handeln der stadtromische Kirche bzw.
Viktors wird durch die Marginalisierung der innergemeindlichen Konkurrenz,
d. h. durch den Ausschluss der stadtromischen Quartodezimaner moglich.
Deshalb fallt es dem Presbyterkollegium und Viktor nicht mehr schwer, mit
einer gemeinsamen Stimme zu reden und trotz maoglicher

3,18-19 = Eusebius, De vita Constantini, ed. by H. Scuneiper, Turnhout, 2007 (FC, 83), pp. 332-
336. Siehe dazu P. L'HuiLLier, The Church of the Ancient Councils: The Disciplinary Work of the First
Four Ecumenical Councils, Crestwood, NY, 1996, pp. 19-26; G. Awserico, Concilium (see n. 133),
pp. 3-4; A.A. MossHamMeER, The Easter computus and the origins of the Christian era, Oxford, 2008,
pp. 51-53. Ferner hatte es Eusebius auch nicht nétig gehabt, in der Kirchengeschichte
durchgehend fur die dominikale Position zu werben bzw. immer wieder zu behaupten, das
Thema ware bereits in der Bischofsversammlung einstimmig gelést worden: ,this 'unanimity’
is exactly what was lacking between 190 and 325, hebt W. Petersen, Controversy (see n.
90), p. 212 zutreffend hervor. Trotz einiger Fragezeichen schatzt J.A. FiscHer, A. LumpE,
Synoden (see n. 64), pp. 85-86 den Sachverhalt ahnlich ein. M. E. Iasst sich diese Liste mit
einem weiteren Argument erganzen. Zwar bewundert Eusebius die Friedfertigkeit des
Irenaus sowie sein Streben nach sichtbarer Einheit, die Erwahnung der Wiederherstellung
dieser Einheit zwischen den Quartodezimanern in Kleinasien und Rom, der stadtrémischen
Kirche sowie Viktor geht ihm aber vollkommmen gegen den Strich. Mit einer bereits
vollzogenen interepiskopalen Ausséhnung (dazu noch mit Rom) im Hintergrund hatte er
indirekt einraumen mussen, dass die quartodezimanische Tradition tatsachlich eine
apostolische ist und dementsprechend zu akzeptieren gilt. Danach ware es ihm kaum noch
maoglich gewesen, die Quartodezimaner der Heteropraxis zu bezichtigen und die dominikale
Feier zu der einzig Wahren zu postulieren. Der Verzicht auf die Ausséhnung erfolgt also
nicht zangslaufig, weil Eusebius dazu keine Informationen besessen hatte, sondern eher
aufgrund seines eigenen theologischen und kirchenpolitischen Interesses.

138Siehe Eus., H. E., 5, 23,3-4, pp. 488-490.

139Vgl. J.A. FiscHer, A. Lumpe, Synoden (see n. 64), pp. 85-87; G. Ateerico, Concilium (see n. 133),
p. 12, besonders n. 34 mit ausfuhrlichen Literaturhinweisen.

140Vql. B. Lonse, Quartadecimaner (see n. 101), pp. 127-134; W. Huser, Passa (see n. 72), pp.
61-88; N. Brox, Tendenzen (see n. 75), pp. 310-324.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 34

innergemeinschaftlicher Differenzen ad extra eine einheitliche Position und
mehrheitlich akzeptierten Linie zu verfolgen. Ferner sitzt Viktor als Bischof und
als Aulsenreprasentant an der Schaltstelle der internen und externen Affaren
und dadurch ex officio am langeren Hebel. Wie die von Eusebius rezipierten
Quellen dies verdeutlichen, gelangt uber den Standpunkt der stadtromischen
Opposition nicht viel in die Offentlichkeit. Zumindest hadert der Caesareaner
damit, Blastus in dieser Kontext als adaquat, ja Uberhaupt einzuordnen. Das
nach AulBen vermittelte Bild der Einheit reflektiert also nur sehr bedingt die
tatsachlichen stadtromischen Lokalverhaltnisse. Dies trifft gerade auf die
leitende Rolle Viktors in der Kontroverse ad extra zu: Als episkopaler
Reprasentant der stadtromischen Ortskirche fungiert er offenbar als ein
Sprecher und als Ansprechpartner in der Korrespondenz mit den ubrigen
Gemeinden und Bischofen des Reiches. Damit bedient er lediglich einen
Kompetenzbereich, mit welchem bereits seine Amtsvorganger seit Soterus
betraut sind.!*! Das heillt aber langst nicht, dass er deshalb vergleichbare
innergemeindliche Befugnisse beansprucht bzw. Angelegenheiten ad intra mit
ahnlichem Selbstbewusstsein geregelt hatte. Die Quellen legen diesbezuglich
ein ganzlich anderes Verhalten nahe.'*? Folglich lassen sich aus einer externen
Affare keine (un)mittelbaren Ruckschlusse auf innergemeinschaftliche
Befugnisse bzw. auf die dem Bischof zugeordneten Kompetenzbereiche ziehen.
Dazu muss vielmehr der Kernkonflikt um Blastus und die stadtromischen
Quartodezimanern in Betracht gezogen werden. Doch die einzige dazu
verfugbare Quelle zum Thema, der Eusebiusbericht, weist eine ganze Reihe von
recht einschneidenden Mangeln auf. So Iasst sich nicht mehr erkennen bzw. aus
dem Text entnehmen, wie die einschlagige erste Phase der Kontroverse verlauft
und insbesondere wie die Verurteilung und der Ausschluss der
Quartodezimaner in Rom sowie ferner spater in Asien Uber die Buhne geht.
Neben der Quellenarmut!*® hat Eusebius auch erhebliche Probleme damit, das
ihm vorliegende Material sinnvoll und gleichzeitig seiner Position entsprechend
zu ordnen. Deshalb ist es oft nur mit erheblichen Schwierigkeiten verbunden
moglich, seine ,Interpretation” von den Vorkommnissen des ausgehenden 2.
Jahrhundert zu separieren. Unter dem Strich eignet sich der Bericht, wenn
Uberhaupt dann nur punktuell dazu, daraus zur Entwicklung bischoflicher

141Siehe dazu P. Lameg, Die stadtromischen Christen (see n. 4), pp. 339-341.
142Vgl. Abschnitte 2, 5 und 6.
143Ahnlich M. WiLung, Hareseograph (see n. 31), pp. 277-278.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 35

Befugnisse in Rom Schlisse zu ziehen.'** Zwei eher unscheinbare Hinweise
indizieren jedoch, dass man durchaus mit einer gemeinschaftlichen
Verantwortung rechnen kann: Das Brieffragment des Polykrates stutzt eine
solche Deutung, das von Irenaus spricht nicht (zwangslaufig) dagegen. Ferner
— und der Negativbefund ist hier genauso bedeutend — lasst sich ein Beleg fur
einen Alleingang Viktors trotz eusebianischer Tendenziositat auch hier nicht
vorfinden. Ob die Kirchentrennung der kleinasiatischen und der stadtromischen
Quartodezimanern aufgehoben wird, unterschlagt Eusebius als Verfechter
dominikaler Praxis elegant. Dennoch ist es recht wahrscheinlich. Folglich kann
man davon ausgehen, dass Viktor die Instruktionen aus Lyon ein weiteres!**> Mal
beherzigt und die nahegelegten Anregungen in die Tat umsetzt.

Aus der Rolle und dem Auftreten Viktors im Osterfeststreit lasst sich also
erstaunlich wenig fur die vorliegende Fragestellung abgewinnen. Es liegt
erstens daran, dass die gut dokumentierte zweite Phase des Streits bereits eine
Kontroverse ad extra darstellt. Das dort wahrnehmbare Selbstbewusstsein und
der Autoritatsanspruch Viktors, bzw. eher der der stadtromischen Kirche, ist das
Ergebnis eines innergemeinschaftlichen Prozesses. Naturgemal basiert die
nach AuBBen gerichtete Kommunikation auf einem geschlossenen und
einheitlichen Auftreten; Gegenstimmen bleiben auf der Strecke. Deshalb ist es
unzuldssig, daraus Ruckschllsse auf die interne hierarchischen Strukturen sowie
auf die innergemeindlichen Amtsbefugnisse von Viktor zu ziehen. Aus der
zweiten Phase des Konflikts ergibt sich nur, dass Viktor, wie seine Vorganger
seit Soterus, als Wortfuhrer und Reprasentant der stadtromischen Kirche
fungiert. Zweitens leidet die fur die Fragestellung interessante erste Phase ad
intra unter akutem Quellenmangel. Immerhin lasst sich soviel aus dem
Brieffragment von Polykrates entnehmen, dass in Rom mit einem

144Dies muss auch M. SivonetTi, Nuova proposta (see n. 5), p. 41 einraumen: , Eusebio
facendogli carico di presentare fatti dei Il e inizio Ill secolo rapportandoli alle strutture calle
istituzioni ecclesiastiche dei tempo suo. In linea di massima non c'e difficolta ad ammettere
la scarsa capacita di contestualizzazione storica di Eusebio, come di Girolamo e tanti altri
storici antichi...”. Gleichzeitig warnt er — nicht zu Unrecht — davor, das Argument zu
Uberstrapazieren.

1450b die Florinus-Affare oder der Osterfeststreit zuerst stattfand, lasst sich chronologisch
nicht mehr rekonstruieren. Nach eusebianischen Angaben ereignete sich der Letztgenannte
im zehnten Regierungsjahr des Commodus. Damit befindet man sich im Jahr 191/192, also
recht bald nach dem Amtseintritt Viktors. Denkbar ware also, dass erst die
Osterkontroverse stattfand und Florinus danach in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit
geriet. FUr die Fragestellung spielt die Chronologie allerdings keine Rolle. Fur die
reservierte, ja gerade passive Haltung Viktors wirde allerdings der Ausgang des
Osterfeststreits eine plausible Erklarung liefern. Zur Datierung siehe auch M. WiLuing,
Hareseograph (see n. 31), p. 276.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 36

gemeinschaftlichen Entscheidungsprozess gerechnet werden kann. Daruber
hinaus begegnet man hier erneut dem von der Florinus-Affare bekannten
Muster: Die Hinweise aus Lyon werden beherzigt und umgesetzt.

5. Die Neuen Propheten und Praxeas

Der Weg zum Fall der ,phrygischen Propheten” in Rom fuhrt Uber Karthago
und ist eng mit einem Bekenner namens Praxeas verbunden. Angesichts des
derzeitigen Forschungsstandes sind sowohl seine Person als auch seine
Wirkung in Rom (sowie in Karthago) mit erheblicher Unsicherheit verbunden.
Umstritten ist nicht nur die Identifikation der Person des Praxeas (es reicht von
einer rein fiktiven Figur!*® Gber ein Pseudonym?*’ bis hin zu einer realen
Personlichkeit'*®), sondern auch die Datierung seiner Wirkung in Rom. Diskutiert
wird die Amtszeit von Viktor'*°, von Eleutherus (175?7-189?)'° oder die von
Zephyrinus*>. Die Lage wird dadurch erschwert, dass sich die Quellen nicht

146R.A. Lirsius, “Ueber Tertullian’s Schrift wider Praxeas”, Jahrblicher fiir deutsche Theologie, 13
(1868), pp. 701-724, pp. 701-703; A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. I: Die
Entstehung des kirchlichen Dogmas, Tubingen, 41909, p. 741.

147Vgl. A. Brent, Hippolytus (see n. 1), pp. 526-529; G.D. Dunn, Tertullian, London, 2004, pp. 24-
25 halt es fir moglich.

148H. Hacemann, Die R6mische Kirche und ihr Einfluss auf Disciplin und Dogma in den ersten drei
Jahrhunderten : nach den Quellen aufs Neue untersucht, Freiburg, 1864, pp. 234-257; A. Brenr,
Hippolytus (see n. 1), p. 529; R.E. Heng, “The Christology of Callistus”, Journal of Theological
Studies, 49 (1998), pp. 56-91, p. 58, besonders n. 12; E. Prinzivaru, “Callisto I, santo”, in
Enciclopedia dei Papi, 1, ed. by S. Esposito, G. Barone, Roma, 2000, pp. 237-246, p. 244 und
siehe auch n. 167.

149Besonders in der deutschsprachigen Forschung, aber auch zunehmend in dem
angelsachsischen Raum erfahrt diese Zuweisung zunehmend Zuspruch: G. Esser, Wer war
Praxeas?, Bonn, 1910, pp. 24-28; G. La Piana, “The Roman Church at the End of the Second
Century: The Episcopate of Victor, the Latinization of the Roman Church, the Easter
Controversy, Consolidation of Power and Doctrinal Development, the Catacomb of
Callistus”, Harvard Theological Review, 18 (1925), pp. 201-277, pp. 244-254; P. Lamee, Die
stadtromischen Christen (see n. 4), p. 294; H. Trankie, “§ 474. Q. Septimius Florens
Tertullianus”, in Handbuch der lateinischen Literatur der Antike, Bd. IV: Die Literatur des Umbruchs.
Von der rémischen zur christlichen Literatur, 117 bis 284 n. Chr., ed. by K. Saumann, Minchen, 1997,
pp. 438-511, pp. 475-478; R.M. Huener, “Die Ignatianen und Noét von Smyrna”, in Der
Paradox Eine. Antignostischer Monarchianismus im zweiten Jahrhundert, ed. by R.M. Huener, Leiden/
Boston, 1999, p. 30; 235; H.J. Siesen, “Einleitung”, in Tertullianus, Adversus Praxean, ed. by H.).
Siesen, Freiburg im Breisgau/Basel, 2001, pp. 7-94, p. 99, n. 11; D.E. Winire, Tertullian the
African: An Anthropological Reading of Tertullian’s Context and Identities, Berlin/New York, 2007, p.
175, n. 140; E. THomassen, Orthodoxy (see n. 47), p. 244.

150Vql. I. DoLunGer, Hippolytus und Kallistus: oder die rémische Kirche in der ersten Hélfte des dritten
Jahrhunderts; mit Rlicksicht auf die Schriften und Abhandlungen der HH. Bunsen, Wordsworth, Baur
und Gieseler, Regensburg, 1853, p. 198; A. Harnack, Dogmengeschichte (see n. 146), p. 741;
C. Trevert, Montanism: Gender, Authority and the New Prophecy, Cambridge, 1996, pp. 58-60.

151Die frankophone sowie die italienischsprache Forschung spricht sich Gberwiegend flir
Zephyrinus aus: P. oe LasrioLLE, La crise montaniste, Paris, 1913, pp. 267-275; ). Mo,
Théologie trinitaire de Tertullien. 1. Histoire, doctrine, méthodes, Paris, 1966, p. 93; M. SimoNeTTI,
Nuova proposta (see n. 5), pp. 28-33; R.E. Hee, Christology (see n. 148), p. 59; E. PrinzivaLL,
“Zefirino, santo”, in Enciclopedia dei Papi, 1, ed. by S. Esposito, G. Barone, Roma, 2000, pp.
234-236, p. 236; F. Scorza BarceLiona, Vittore (see n. 6), p. 231; M. SimonerT, Introduzione (see



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 37

widerspruchsfrei harmonisieren lassen. Meiner Meinung nach besteht jedenfalls
kein Grund dafur, die Angaben Tertullianus' in Zweifel zu ziehen und aus einer
fiktiven Figur oder von einem Pseudonym auszugehen. Besonders eine
Identifikation mit Bischof Calixtus erscheint mir angesichts der Nachrichten der
Refutatio als wenig Uberzeugend.'®? Ahnliches gilt auch fur die Datierung des
praxeanischen Wirkens, wenngleich das Problem ein wesentlich mysteridseres
ist. Tertullianus erwahnt zwar, dass Praxeas, bevor er nach Karthago kam, in
Rom tatig ist. Er unterschlagt jedoch aus unverstandlichem Grund den Namen
des damals amtierenden Bischofs und begnugt sich mit der lapidaren
Feststellung, dass dieser Bischof erwog, die Prophetien und die Propheten
anzuerkennen.?>? Daraus lasst sich die Identitat des anonymen Bischofs nicht
mit Sicherheit erschlieBen. Einige (indirekte) Hinweise jedoch, wie das silentium
der Refutatio sowie einige sonderbare , Zufalle”, z. B. der Name Victorinus im
Kontext der patripassianistischer Haresie bei Pseudo-Tertullianus*>*, sprechen
dafur, dass Bischof Viktor am ehesten als Identifikationsfigur in Frage kommt.
Eine Zuordnung zu Zephyrinus ware an sich auch denkbar. Es ist jedoch kaum
glaubhaft, dass die Ausbreitung der Neuen Propheten in Rom, vor allem jedoch
die Kritik der kirchlichen Opposition, die Reichshauptstadt nicht einmal 30 Jahre
nach Auftreten des Griindertrios erreicht hatte.'®>

Die Anhanger der Neuen Prophetie genielSen vor der Ankunft des Bekenners
aus Kleinasien grofSe Freiheiten. Viktor, wohl gutmutig und unbedarft, erkennt

n. 51), pp. 68-70; M.-Y. Perrin, Rom (see n. 7), pp. 684-685.

152Die These wurde von H. Hacemann, Die Romische Kirche und ihr Einfluss auf Disciplin und
Dogma in den ersten drei Jahrhunderten (see n. 148), pp. 234-257 begrindet und erfuhr in
den vergangenen Dekaden ein Revival. Vgl. A. Brent, Hippolytus (see n. 1), pp. 525-529.
R.E. Heng, Christology (see n. 148), pp. 58-60 hingegen sieht zwar von einer Identifikation
beider Personen ab, schlagt aber den Namen Praxeas als Pseudonym fur Calixtus vor.
Gegen beide Annahmen spricht allerdings nicht nur die betont kleinasiatische Herkunft von
Praxeas, sondern auch seine offene und freie Lehrtatigkeit in Rom. Vgl. Tert., Adv. Prax., 1,4
= Tertullianus, Adversus Praxean, ed. by H.]. Siesen, Freiburg im Breisgau/Basel/Wien, 2001
(FC, 34), p. 98. Der Sklave Calixtus hingegen arbeitet als nummularius bereits in seinen
jungen Jahren in Rom; seine kleinasiatische Herkunft wird — zu Recht — nicht einmal in
Erwagung gezogen. Vgl. Refut. 9,12,1, p. 246.

153Tert., Adv. Prax., 1,5, pp. 98-100.

154Ps. Tert., Haer., 8,4, p. 1410: ,Sed post hos omnes etiam Praxeas quidam haeresim introduxit, quam
Victorinus corroborare curauit.”

155Vqgl. C. Treverr, Montanism (see n. 150), pp. 55-56; W. Tassernee, Fake Prophecy and Polluted
Sacraments: Ecclesiastical and Imperial Reactions to Montanism, Leiden/Boston, 2007, pp. 28-40;
68-79. Ganzlich anders schatzt R.L. WiLLiams, “Hippolytan Reactions to Montanism: Tensions
in the Churches of Rome in the Early Third Century”, Studia patristica, 39 (2006), pp. 131-
137, p. 131, n. 5 die Lage ein. Er findet ,the evidence (lrenaeus, Haer. 3.11.9; Eusebius,
Hist. eccl. 5.24.10; Tertullianus, Prax. 1.5) unconvincing [...] that Montanists were active in
Rome before the third century”. Was genau er am Zeugnis der aufgezahlten Autoren als
nicht Uberzeugend ansieht, erfahrt man leider nicht. Die einzige erkennbare Ursache fur
seine singulare Skepsis ist die Begrindung seiner eigenen Hypothese.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 38

die Prophezeiungen des Montanus und der beiden Prophetinnen Prisca und
Maximilla als geistgewirkt an. Wie es scheint, liegen keine disziplinarischen
Bedenken vor, da er als Zeichen seiner Zustimmung Friedensbriefe!>®
ausstellen Iasst. Der Ausdruck ,ecclesiis asiae et phrygiae“ kann wohl kaum die
Kirchen in Asia Minor sowie in Phryga meinen, sondern ihren Ableger in der caput
mundi, da die Erstgenannten im fraglichen Zeitraum bereits eine klare und
ablehnende Haltung gegenliber der Neuen Prophetie einnahmen.*>’ Ferner
ware es schwer zu erklaren, wieso Viktor ausgerechnet mit den Kirchen in Asien
und Phrygien hatte Frieden schlieSen wollen. Alles scheint also darauf
hinauszulaufen, dass der Bischof mit den Ansichten seiner Vorganger®? brach,
als er mit den Vertretern der Neuen Prophetie Frieden herbeigefuhrte und
diesen auch bescheinigte. Dies wird durch den Auftritt des Kleinasiaten Praxeas
erfolgreich sabotiert. , Er hat den Parakleten [aus Rom] verjagt“!>®, wie
Tertullianus formuliert, indem er den Bischof dazu bewegt, die bereits
ausgestellten Friedensbriefe zuruckzurufen. Offenbar importiert Praxeas nicht
nur den Monarchianismus patripassianistischer Pragung mit Erfolg von
Kleinasien Uber Rom bis nach Nordafrika, sondern brachte (auch) gleich die in
Kleinasien bereits ausgepragte Abneigung gegenuber der Neuen Prophetie mit.
Man erfahrt nur wenig uber das tatsachliche stadtromische Wirken des
Praxeas. Es wird aber ersichtlich, dass er sich relativ rasch etablieren konnte
und dass es ihm gelang — maoglicherweise aufgrund seines unvollendeten
Martyriums — in die Nahe des Bischofs zu kommen. Da nicht bekannt ist, wann
und wo Praxeas Ketten fur seinen Glauben trug, lasst sich Uber Spekulationen
hinaus kaum etwas Konkretes dazu sagen, ob er im Klerus tatig war oder nicht.
Moglich ware eine solche Konstellation durchaus. Sein Einfluss reicht auf jeden
Fall daflr aus, Stimmung zu machen und die Schadlichkeit der Neuen Prophetie
zu demonstrieren. Tertullianus unterstreicht dabei, dass Praxeas unmittelbar
156Tertullianus schreibt hier wortwartlich | litteras pacis”. Tert., Adv. Prax., 1,5, p. 100.
157Eusebius zieht ein anonymes, moéglicherweise von einem Bischof der sog. phrygischen
Pentapolis verfasstes ,,antimonastisches” Traktat zu Rat, als er sich die Vorstellung der
»,Phrygischen Haresie” vornimmt. Eus., H. E,, 5, 16,1-5, 19,4, pp. 458-480. Es ist zwar nicht
sicher zu datieren, wurde aber etwa zwischen 179 und 193 verfasst. Aus diesem Werk geht
hervor, dass sowohl Bischof Zoticus von Komana, als auch Bischof Julianus von Apamea
etwa um 175 gegen die Prophetin Maximilla auftreten. Eus., H. E., 5, 16,16-17, p. 466.
Ebenso berichtet Eusebius darlber, dass Claudius Apollinaris, Bischof von Hierapolis in
Phrygien (Bischof ca. 171-175), ebenfalls ein (mittlerweile verlorenes) Werk gegen die
phrygische Haresie verfasste. Eus., H. E., 5, 27, p. 388. Siehe dazu auch W. Tassernee, Fake
prophecy (see n. 155), pp. 3-21; 38-40.
158Tert., Adv. Prax., 1,5, p. 100: ,,... falsa de ipsis prophetis et ecclesiis eorum adseuerando et

praecessorum eijus auctoritates defendendo coegit ...".
159Tert., Adv. Prax., 1,5, p. 100: ,,... paracletum fugavit et Patrem crucifixit."



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 39

daflr Verantwortung trug.'®® Ob diese ebenso apologetische Griinde hat wie der
Hinweis, der Bekenner habe es im Gefangnis nur eine kurze Zeit etwas
~unbequemer” gehabt,'®! ist vor allem beim Letztgenannten gut méglich, beim
Erstgenannten jedoch keineswegs zwangslaufig. Es ist jedoch auffallig, dass
Tertullianus allein den romischen Bischof fur den Ruckruf der Friedensbriefe
verantwortlich macht. Aus den Quellen geht erneut nicht hervor, wie der
Prozess der Anerkennung bzw. Aberkennung im Detail aussah und inwiefern
Viktor tatsachlich selbst dafur verantwortlich ist oder ob sich eine
gemeinschaftliche Legitimation dahinter verbirgt. Viktor erscheint in der
tertullianischen Darstellung jedenfalls als ausfuhrende Instanz.

Es sticht hier erneut ins Auge, wie unkritisch Viktor bzw. das stadtromische
Presbyterkollegium mit Anderslehrenden umgeht. Als die stadtromischen
Ableger der ,Phrygischen Propheten” ihre Anerkennung erbitten, wird diese
erteilt und es werden Friedensbriefe ausgestellt, wie es aus Adversus Praxeas
eindeutig hervorgeht. Ob es ein Prufverfahren gibt und wie ein solches im
Detail aussieht, erfahrt man nicht. Bis zu der Intervention des Praxeas sehen
weder Viktor noch das Presbyterkollegium oder sogar der Autor der Refutatio'®?
einen Anlass, gegen sie vorzugehen. Es ist ebenso bezeichnend, dass die
Kirchenleitung erst auf den Hinweis eines Externen reagiert und ihre Haltung
andert. Statt Eigeninitiative zu ergreifen, herrscht erneut Ignoranz bzw.
traditionelles Gewahrenlassen. Hier findet also das aus den Fallen von Florinus
und Blastus gewonnene Bild wieder einmal auf kontrastierende Weise seine
Bestatigung.

Die Pikanterie an der Geschichte ist lediglich, dass, wahrend Viktor
erfolgreich dazu angespornt wird, gegen die phrygische Haresie auf
stadtromischem Boden vorzugehen, ihm der Patripassianismus des Praxeas'
uberhaupt nicht verdachtig vorkommt. Er lasst sich von dem Kleinasiatischen
Bekenner nicht nur in Sachen Neuer Prophetie beraten, sondern gibt ihm auch
freie Hand bei seiner eigenen stadtromischen Wirkung. Zumindest berichtet

160Tert., Adv. Prax., 1,5, p. 100: ,,... falsa de ipsis prophetis et ecclesiis eorum adseuerando et
praecessorum eius auctoritates defendendo coegit et litteras pacis reuocare iam emissas et a proposito
recipiendorum charismatum concessare.”

161Einer ahnlichen Figur begegnet man auch in De pudicitia, als Tertullianus den Versuch
unternimmt, den ,katholischen” Martyrern die geistliche Autoritat abzustreiten. Tert., Pudic.,
22,4-7 = Tertullianus, De pudicitia, ed. by E. Dekkers, Turnhout, 1954 (CCSL 2), pp. 1281-1330,
pp. 1328-1329.

162Seine ablehnende Haltung gegenuber den Neuen Propheten bringt der anonyme Autor in
seiner Monumentalharesiographie mit groBer Eindeutigkeit zur Sprache. Vgl. Refut. 8, 19,
pp. 237-238.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 40

Tertullianus weder von einer romischen Phase der Auseinandersetzung noch
lasst sich aus der Adversus Praxean deduzieren, dass dieser aus Rom ,verjagt“
worden ware.'®® Die modalistischen Ansichten gedeihen etwa gut zwei
Jahrzehnte lang unbehelligt in Rom, bis der Autor der Refutatio sowie Calixtus
unter dem Episkopat des Zephyrinus versuchen, dessen aktuellen Vertreter
Sabellius zum Besseren zu bewegen.*®* Schliellich ergreift Calixtus als Bischof
DisziplinarmaBnahmen und schlieSt Sabellius und seine Anhanger nach einem
langeren Streit aus der Kirchengemeinschaft aus.*®> Angesichts weiterer
Hinweise ware fur dieses Gedeihen die Erklarung, dass Viktor selbst
monarchistische Ansichten vertrat und ihm deswegen die modalistischen
Spekulationen des Praxeas nicht auffielen, nicht nur plausibel, sondern auch
wahrscheinlich.®

6. Die ,Verbannung“ des Calixtus nach Antium

Die ,Verbannung” vom Bekenner!®” und spateren Bischof Calixtus (2177?-
2227) von Rom in die Hafenstadt Antium durch Bischof Viktor, wovon die
Refutatio omnium haeresium®®® berichtet, bietet einen authentischen Einblick in die
bischofliche Handlungsweise aus erster Hand und aus unmittelbarer Nahe des
Bischofs. Der anonyme Autor der Refutatio ist, im Gegensatz zu Calixtus, Viktor
gegenlber durchweg positiv gesinnt.*®® Deshalb lasst sich hier von einer
eingehenderen Prifung des sonst oft polemisierenden Textes ganzlich absehen.

Die Vorgeschichte der ,Verbannung®, die ebenfalls in der Refutatio
Uberliefert'’® ist, lasst sich rasch nacherzahlen: Der Sklave Calixtus fuhrt
Geldgeschafte als nummularius fur seinen Herren Carpophorus, ein christlicher
Freigelassener des Kaiserhauses, aus. Als das Geschaft ins Wanken gerat, flieht
er, wird jedoch von Carpophorus in der Hafenstadt Portus gefangen

163Ein solcher Hinweis ware natarlich fir den Rhetoriker Tertullianus hochwillkommen
gewesen.

164Refut. 9, 11,1-2, pp. 245-246.

165Refut. 9, 12,15, p. 248.

166Siehe dazu R.M. Husner, Ignatianen (see n. 149), pp. 29-30; 235.

167Vgl. A. Hanot, “Bishop Callistus I. of Rome (217?-222). A Martyr or a Confessor?”, Zeitschrift
fiir Antikes Christentum, 18 (2014), pp. 390-419.

168Refut. 9, 12,13, p. 248.

169Viktor findet in der Refutatio gerade zweimal eine Erwahnung. In Refut. 9, 12,10, p. 247 wird
er als der ,selige Viktor” (nakdplov O0lkTOpa) bei seiner Begegnung mit Marcia vorgestellt.
Ferner wird er hier mit dem terminus technicus émiokonog ausgezeichnet, der im Rahmen der
Refutatio ein Alleinstellungsmerkmal darstellt, obwohl andere Bischéfe wie Irendus,
Zephyrinus oder Calixtus ebenfalls erwdhnt werden. Das zweite Mal betritt er in der
Calixtus-Affare als ricksichtsvoller und einfuhlsamer Oberhirte die Buhne. Vgl. Refut. 9,
12,13, p. 248.

170Refut. 9, 12,1-14, pp. 246-248.



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 41

genommen. Seine Unternehmungen, die noch ausstehenden Gelder bei den
judischen Debitoren einzutreiben, schlagen ebenfalls fehl. Er wird geschlagen
und vor Fuscianus, dem damaligen praefectus urbi verklagt. Dieser verurteilt ihn
zu ad metalla, einer de facto Todesstrafe, deren Vollstreckung auf Zeit ausgesetzt
wird. Calixtus wird als servus poena nach Sardinien abtransportiert. Infolge der
Befreiungsmission des Hyakinthus, eines engen Vertrauten und cubicularius von
Marcia, der gottesfurchtigen Hauptkonkubine des Kaisers Commodus (180-
192), kehrt er nun als Bekenner nach Rom zuriick. Uber die ,siegreiche*
Wiederkehr des Freigelassenen sine domino sind aber nicht alle erfreut.
Carpophorus, der nicht nur den Kapitalstock der Geldgeschafte, sondern auch
gleich einen gut ausgebildeten und jungen Sklaven verliert, ist Uber seine
Anwesenheit ebenso wenig amusiert wie die christlichen Kleinanleger, die ihre
Investitionen ebenfalls abschreiben mussen. Selbst Bischof Viktor zeigt sich —
nach der diesmal wohl tendenziésen Angaben der Refutatio — Uber den
Fortgang ,.sehr betriibt“’*, Doch seine pastorale Milde Ubersteigt seinen Arger:
... mitleidsvoll, wie er war, hat er die Sache ruhen lassen“!’?, beteuert der
Autor. Mit anderen Worten, er ignoriert das Problem. Erst als die Lage entgleist,
weil ,viele” den Ex-Sklaven verdachtigen und auch Carpophorus offenbar
immer vehementer protestiert, wird Viktor zum Handeln gezwungen. Da ihm
nichts anderes ubrig bleibt, als die Konfliktparteien voneinander zu separieren,
schickt er, oder nach der Lesart der Refutatio, verbannt er den Bekenner nach
Antium.”® Selbst bei der ,Verbannung* lasst er sich von seiner pastoraler
Weitsicht leiten und beschert dem ,verbrecherischen“ Ex-Sklaven sogar
monatliche Alimente.'’*

Das in der Refutatio skizzierte Verhalten Viktors entspricht dem aus anderen
Fallen bereits bekannten Muster und scheint daher symptomatisch zu sein.
Vorerst schert sich der Bischof nicht im Geringsten um die Angelegenheit:
Obwohl er angeblich wegen der Calixtischen Ruckkehr verargert ist, negiert er
das Problem.'” Er wird erst aktiv, als die Lage aus den Fugen gerat und die
Aufruhr der Opponierenden nicht mehr zu ignorieren ist. Ebenfalls

171Refut. 9, 12,13, p. 248: ,,00 MAPAYEVOUEVOL O Ol’)fK'Eh)p ndvu AxOeTo €Ml TR yeEyovdTL ... .

172Refut. 9, 12,13, p. 248: ,,... @AM’ énel ebonmAayyxvog nv, Aodxale ... . .

173Refut. 9, 12,13, p. 248: ,,... NoOxale: puAaooduevVOC & TOV L0 MOAADY Gveldov — oD yap AV
MoKkpav To 0T’ a0ToD TETOAUNPEVA —, £TL 8¢ Kal ToD Kaprmogdpov avtimnintovTtog, mEUneL
OUTOV KOTAUEVELY €V AvBeiw ...".

174Refut. 9, 12,13, p. 248: ,,... 6ploag adTE unvlaiév T eic TPoPag.”

175Refut. 9, 12,13, p. 248: ,,00 MOPAYEVOUEVOL O OLIKTWP TAVL HXOETO £ML TR YEYOVOTL, GAA’
énel ebonAayyvog nv, nodxade ...".



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 42

stereotypisch erscheint die Art und Weise der Intervention. Er versucht
scheinbar nicht zu vermitteln, einen Kompromiss zu erarbeiten oder einen
tragbaren Konsens zu finden. Vielmehr schafft er sich den Konflikt kurzerhand
vom Hals, indem er den Bekenner Calixtus bei Gewahrung monatlicher
Alimente von der Bildflache verschwinden lasst.

7. Auswertung der Fallstudien

Die Ausubung von Disziplinargewalt, die gerne als Zeichen des
»~monarchischen“ Episkopats verstanden wird, ist in den Quellen mehrmals mit
dem Namen von Viktor in Verbindung gebracht. Die Falle von Florinus, den
Neuen Propheten und von Blastus sowie der Quartodezimaner liefern
wenigstens ansatzweise halbwegs verwertbare Hinweise; das Schicksal von
Theodotus aus Byzanz muss jedoch aufgrund von Quellenmangel ganzlich
ausscheiden. An dieser Stelle darf und soll der Umgang Viktors mit Calixtus
zusammen mit dem Wirken von Praxeas in Rom mitbedacht werden.
Charakteristisch, ja fast schon stereotyp wirken die Muster, die sich aus diesen
Nachrichten abgewinnen lassen. Presbyter Florinus, die stadtromischen
Vertreter der Phrygischen Propheten, Praxeas sowie die stadtromischen Ableger
der kleinasiatischen Quartodezimaner genieRen in Rom wahrend des
Episkopats Viktors vorerst uneingeschrankte Freiheit. Der eine, Florinus, kann
als ein Presbyter des Bischofs unbehelligt in aller Offentlichkeit seine
valentinianisch angehauchten Lehren propagieren. Ein anderer, Praxeas, kann
sein modalistisches Denken sowie seine Lehren ohne Einspruch verbreiten, und
dabei handelt er mit Sicherheit nicht im Verborgenen. Die Neuen Propheten
erhalten nach der ablehnenden Haltung des viktorschen Vorgangers Eleutherus
sogar Friedensbriefe; ihre Tatigkeit wird also von hdchster Stelle gebilligt.
SchlieBBlich feiern die Quartodezimaner Ostern von allen wahrnehmbar an
einem anderen Zeitpunkt als die dominikale Mehrheit Roms. Viktor zeigt sich in
allen Uberlieferten Fallen gegenlber Abweichlern auffallig ignorant. Die auf
unterschiedliche Weise zum Ausdruck kommende Heterodoxie 10st bei ihm
offenbar keine erkennbaren Reaktionen aus, obwohl die Aufsicht — erst recht
als ,monarchischer” Bischof — zu seinem Kompetenzbereich gehdort. Die
viktorsche Ignoranz findet sogar eine unmittelbare Bestatigung aus erster
Hand, namlich der dem Bischof wohlgesonnenen Refutatio. Viktor bleibt so lange
passiv, bis er den Fall nicht mehr ignorieren kann. Dieses Muster wird ein
einziges Mal gebrochen, bei der fur jedermann leicht wahrnehmbaren



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 43

Heteropraxis der Quartodezimaner. Da hier keine anderslautende Nachricht
vorliegt, muss man davon ausgehen, dass wohl die stadtromische
Kirchenleitung bzw. der Bischof das Verfahren einleitet. In mehreren Fallen
bedarf jedoch Viktor einen externen Anstol3, um nicht zu sagen, Druck, damit er
bzw. das gemeinschaftliche Leitungsgremium endlich die Initiative ergreift. Im
Fall des Florinus ist es Irenaus, dem der Kragen platzt und der dem
Presbyterkollegium, inklusive Viktor, nahelegt, den Presbyter abzusetzen. Fur
den Abbruch des Friedens mit der stadtromischen Gefolgschaft der ,Neuen
Propheten” sorgt hingegen der Neuankommling aus Kleinasien. Praxeas stellt
hier allerdings nur insofern einen Sonderfall dar, weil er der Einzige ist, der
seine Lehrtatigkeit wahrend seines Aufenthalts in Rom offenbar unbehelligt
ausfuhren kann und darf. Es ist bezeichnend, dass weder er noch sein
ungenierter Patripassianismus zur Debatte wird, geschweige denn einen Grund
flr eine Aufkiindigung des Kirchenfriedens darstellt. Ahnliches Verhalten ist mit
hoher Wahrscheinlichkeit auch in einem uUberregionalen Kontext zu beobachten.
In der vergleichsweise gut dokumentierten, interepiskopalen Phase des Streits
erfahrt man, dass diesmal nicht nur eine Einzelperson interveniert, sondern
eine ganze Reihe von Amtskollegen Viktor mit ,,ziemlich scharfen“ Worten
tadeln. Freilich lasst sich diese Angelegenheit ad extra sowie die massenhafte
Bestlirzung wegen der Ubertretung eigener ,,Jurisdiktion nicht mit den
sonstigen internen Affaren vergleichen, geschweige denn gleichsetzen. Die
Tendenz lasst sich aber auch hier wohl kaum verkennen. Denn es ist
wahrscheinlich, dass Viktor den Kirchenfrieden mit Blastus und den
Quartodezimanern in Rom sowie in Kleinasien wiederherstellt. Mit Blastus,
Florinus, den Neuen Propheten sowie einschlieBSlich der Refutatio liegen gleich
vier'’® Falle von externer Einflussnahme vor. Bemerkenswert ist allerdings
weniger die Tatsache der Interventionen selbst, als die stereotype Konsequenz
dieser versuchten Einflussnahmen: Die Einmischung von Aufsen wurde in drei
Fallen mit Sicherheit und in einem Fall mit beachtlicher Wahrscheinlichkeit von
Erfolg gekront. Ein Beispiel, welches das Gegenteil bestatigen wurde, ist
hingegen nicht bekannt.

Die Deutung des Befunds, besonders bezogen auf die Ignoranz bzw. auf das
,Gewahrenlassen” ist allerdings alles andere als leicht. Denkbar waren hier
Umstande wie mangelnde (theologische) Bildung, die Ausubung eines

176Warden sich die Uberlegungen von D. Wanke, Irendus (see n. 33) als zutreffend erweisen
und das Hauptwerk des Irendus tatsachlich einen eindeutigen Rombezug aufweisen, wirde
sogar ein weiterer Fall fir eine externe Intervention vorliegen. Siehe dazu auch n. 43.



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 44

sToleranz-Verhalten gegenlber dem theologisch Anderslehrenden“!’’, limitierte
Moglichkeit der Wahrnehmung angesichts des Hauskirchenwesens bzw.
nebeneinander florierender Christentumer, sowie schlichte Ignoranz. Eine
genauere Bestimmung der Ursache wird allerdings dadurch erschwert, dass
man aus der Wirkung in der Regel keine sicheren Ruckschlusse auf die
Ursachen treffen kann und diese aus der Retrospektive auch nur bedingt
gewonnen werden kénnen. So ist es ohne zusatzliche Spuren oft kaum zu
unterscheiden, ob z. B. Viktor bzw. die stadtromische Kirche die heterodoxen
Tendenzen nicht wahrnimmt, weil sie aus irgendeinem Grund daran gehindert
wird, oder ob sie diese sehr wohl registriert, jedoch auf Gegenmalinahmen
verzichtet.

Angesichts der Blastus-Affare liefert eine unbekimmerte Ignoranz als
Erklarungsmodell nur partiell eine plausible Explikation fur das Phanomen: Dort
liegt die Initiative allem Anschein nach bei der romischen Kirche bzw. vielleicht
bei Viktor selbst. Die Wahrnehmung von abweichenden Tendenzen wird durch
die Diversitat der in Rom angesiedelten Christentimer sowie durch das
Hauskirchenwesen erschwert oder sogar verhindert. Es ist jedoch
unwahrscheinlich, dass dieses Phanomen allein fur die Duldung verantwortlich
ware. Aus den Quellen wird ersichtlich, dass die betroffenen Gruppen bzw.
Lehrer Uberwiegend nicht insgeheim handeln: Florinus prahlt damit, Presbyter
der romischen Kirche zu sein und veroffentlicht rege; Praxeas pflegt enge
Kontakte zum Klerus und zum Bischof; die Neuen Propheten werden sogar
durch den Bischof autorisiert; die Rickkehr der Bekenner, darunter auch
Calixtus, aus Sardinien ist mit Sicherheit ein GroSereignis fur die stadtromische
Kirche und Blastus sowie die Quartodezimaner sind mit ihrer Feier am 14. Nisan
auch nicht erst am Vorabend des Streits in Rom angekommen.

Einige Hinweise konnten wiederum darauf hindeuten, dass das theologische
Reflexions- und Bildungsniveau von Viktor im niedrigeren Bereich anzusiedeln
ist. Am ehesten durfte hierfur der Causa Praxeas von Bedeutung sein, und zwar
aus doppeltem Grund. Erstens scheint Viktor mit der Praxis seiner Vorganger
wohl bewusst gebrochen zu haben, als er den stadtromischen Anhangern der
Neuen Propheten die Friedensbriefe aushandigt. Mit anderen Worten, diese
werden nicht als problematisch eingeschatzt. Zweitens erregt der
Patripassianismus des Praxeas offenbar nicht die Gemuter. Ferner nimmt er

177Vgl. P. Lavrg, Die stadtromischen Christen (see n. 4), pp. 323-334, hier 323 ahnlich urteilt
ubrigens auch E. THomassen, Orthodoxy (see n. 47), pp. 255-256.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 45

auch nicht die valentinianisch angehauchten Lehren des Florinus wahr.
Wahrend also abweichende Lehren zu keinerlei Reaktion fuhren, ruft die
Heteropraxis der Quartodezimaner die stadtromische Kirchenleitung bzw. Viktor
auf den Plan. Solide theologische Bildung ist hierfur nicht vonnéten, da es
jedermann auffallt, wenn die gesendeten Eucharistiegaben (fermentum) in der
Partnergemeinde(n) von niemandem entgegengenommen werden. Ferner wird
der Idealbischof der Refutatio weder mit Bildung (aber auch nicht mit Unbildung)
assoziiert, noch bedarf die calixtische Verbannung durch Viktor einer solchen.
Das Bildungsniveau eines Bischofs durfte allerdings selbst im Fall eines
~monarchischen” Episkopats nur eine bedingte Rolle gespielt haben: An seiner
Seite stehen ja nicht nur seine Diakone, sondern auch ein ganzes
Presbyterkollegium. Dem gesamten Klerus der stadtromischen Bischofskirche in
diesem Zusammenhang theologischen Dilettantismus zu unterstellen, ist zwar
moglich, jedoch nicht besonders Uberzeugend. Insbesondere, weil z. B. auch
der Autor der Refutatio mit hoher Wahrscheinlichkeit bereits unter Viktor diesem
Kreis angehorte. An seiner ausgezeichneten Bildung und seiner Sensibilisierung
in Fragen der Rechtsglaubigkeit besteht nicht der geringste Zweifel.1”® Folglich
muss der Verdacht auf das geringe Bildungsniveau als Ursache ausscheiden.
Ubrig bleibt als Modell nur noch das von P. Lampe vorgeschlagene, und zuletzt
von E. Thomassen bezuglich Valentinus' noch einmal unterstrichene,
traditionell stadtromische Gewahrenlassen Ubrig. Abgesehen vom
Osterfeststreit lassen sich alle anderen bekannten Falle nahtlos in diese
Kategorie einordnen: So durfen Florinus und die Neuen Propheten bis zu einem
externen Hinweis grundsatzlich ungehindert in Rom wirken, Praxeas wird nicht
einmal behelligt. Die Quartodezimaner bzw. Blastus gefahrdet die sichtbare
Einheit der Kirche an einer entscheidenden Stelle des christlichen
Selbstverstandnisses. Deshalb lasst sich die Initiative gegen diese auf die
leichtere Wahrnehmbarkeit ihrer Heteropraxis zurtickfihren. Ahnliche
Reminiszenzen klingen in der Calixtus-Affare an. Dieser wird auch erst
~verbannt”, als die Lage bereits zu eskalieren und der Konflikt merklich den
inneren Frieden zu (zer)storen droht.

Unter dem Strich ist also eine monokausale Erklarung der viktorschen
Zuruckhaltung kaum maoglich. Sie lasst sich im Wesentlichen auf zwei Faktoren
verdichten: Auf die Zersplitterung stadtromischer Christentimer sowie vor

178Vql. K. Prevsing, “Der Leserkreis der Philosophumena Hippolyts”, Zeitschrift fiir katholische
Theologie, 38 (1914), pp. 421-445; M. SimonetTi, Profilo (see n. 7); C. ScHowten, Anliegen (see n.
51).



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 46

allem auf die Weiterfuhrung der bereits durch seinen Vorganger gepflegten
stadtromischen ,Toleranz“, oder vielleicht zutreffender, ,Ignoranz“ gegenuber
Heterodoxen. Eine Abweichung von dieser Tradition erfolgt nur dann, wenn
externe Hinweise, in manchen Fallen sogar im- oder expliziter Druck, keine
Alternative ubrig lassen als das Band der Gemeinschaft zu durchtrennen. Was
also die Disziplinarpraxis angeht, weicht Viktor von der Gepflogenheiten seiner
Vorganger!’® nicht in nennenswertem MaRe ab. Dass sich die Hinweise zu dem
Ergreifen von DisziplinarmalBnahmen haufen, liegt offenbar nicht an der
geanderten Attitude bischoflichen Selbstverstandnisses.

8. Konklusionen und Ausblick

Welchen Konsequenzen ergeben sich fur die Entwicklung der kirchlichen
hierarchischen Strukturen wahrend des Episkopats von Viktor in Rom im
Allgemeinen und fur das ,monarchische” Episkopat im Speziellem?

Die wohl bedeutendste Erkenntnis betrifft die Methodologie. Die bisher
angewendete Pramisse, nach der die Ausubung von bischoflicher
Disziplinargewalt als zuverlassiger Indikator fur gewachsene
Alleinherrschaftsanspriche im Sinn eines ,monarchischen” Episkopats
anzusehen ist, lasst sich anhand der Quellen um Viktor nicht verifizieren.
Bereits aus den literarischen Hinterlassenschaften der irendischen Intervention
im Osterfeststreit, aber vor allem aus der Korrespondenz des Lyoner Bischofs
wahrend der Florinus-Affare wird ersichtlich, dass die Ausubung von
Disziplinargewalt durch den Bischof nicht zwangslaufig mit deren
Monopolisierung verbunden ist. Vielmehr muss man das Ergreifen von
Disziplinarmallhahmen sowie die zu einer Entscheidung fuhrende
Urteilsfindung als zwei voneinander separate Prozesse betrachten und zwei,
vorerst voneinander getrennten Kompetenzbereichen zuordnen. Es steht zwar
auller Zweifel, dass diese beiden Bereiche durch die sukzessive Aufwertung des
Bischofsamtes miteinander verschmelzen und allerspatestens mit der
staatlichen Privilegierung der Kirche als integrative Einheit miteinander
verbunden sind. Bei einer Einschatzung der ersten beiden Jahrhunderte kann
und darf man jedoch kaum von einer Machtkonzentration in der Hand des
Bischofs ausgehen, geschweige denn eine solche als gottgegeben
voraussetzen. Das heifst also, dass man nicht ohne eine eingehende Prufung
des Sachverhalts (sofern dies Uberhaupt mdglich ist) aus der Ausibung von
179Siehe dazu die Analyse bei P. Lameg, Die stadtromischen Christen (see n. 4), pp. 323-334.



Andras Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 47

Disziplinargewalt auf vermeidlich ,,monarchische” Tendenzen schlieSen kann
oder diese voraussetzen darf.

Es ist nicht weniger bedeutend, dass besonders die zeitgendssischen Quellen
eine Konzentration der Disziplinargewalt in die Hande Viktors im
Entscheidungsfindungsprozess gegenuber Anderslehrenden nicht belegen.
Vielmehr gewinnt man angesichts der irenaischen Intervention in der Florinus-
Affare sowie in dem Streit mit den Quartodezimanern den Eindruck, dass die
Urteilsfindung auch wahrend des Episkopats von Viktor in kollektiver
Verantwortung getragen und gemeinschaftlich legitimiert wird. Ebenfalls
bezeichnend ist, dass keine der sonst zur Verflugung stehenden
zeitgenossischen Quellen einen solchen Prozess in den ausschlieBlichen
Zustandigkeitsbereich des Bischofs einordnen. Ganz anders sieht es bei
Eusebius aus: Der Bischof von Caesarea geht selbstverstandlich von einem
bischoflichen Monopol in der Urteilsbildung sowie in der Austbung von
Disziplinargewalt aus. Der Kontrast konnte hier nicht deutlicher ausfallen.
Konsequenterweise eignet sich die eusebianische Berichterstattung als Quelle
zur Ermittlung von bischoéflichen Befugnissen der vorkonstantinischen Periode
nur dann, wenn sich diese auf Zitate von Zeitzeugen stutzt. Sein Standpunkt
reflektiert vielmehr die Verhaltnisse seinerzeit und setzt eine bereits weit
vorangeschrittene hierarchische Entwicklung vor. Ferner lasst sich seitens
Viktors aus den Quellen keine Bestrebung erkennen, die darauf deuten wurde,
dass er gewollt gewesen ware, seine reprasentative und exekutive Rolle als
(einziger) Bischof auszuweiten oder solche anzuvisieren. Bemerkenswert ist
allerdings, dass die Umsetzung der kollegial gefassten Beschlusse, seien sie ad
extra oder gar ad intra gerichtete Angelegenheiten, nur noch durch Viktor erfolgt.
Er fungiert also nicht mehr nur als Sprecher der stadtromischen Christen in
externer Korrespondenz, wie dies bei den Vorgangern wohl der Fall ist.'8°
Vielmehr reprasentiert er die stadtromische Kirche gleichermalien nach aulsen
wie nach innen. Ferner wird die Exekutivgewalt, d. h. die Vollstreckung von
gemeinschaftlich herbeigeflihrten Beschlissen mittlerweile engstens mit dem
Bischofsamt verbunden. Abgesehen von dieser — fur die Entwicklung des
stadtromischen Bischofsamtes durchaus bedeutende — Kompetenzerweiterung
folgt die Amtsfuhrung von Viktor weitgehend dem Vorbild seiner Vorganger. Er
agiert ganz im Geist der fur Rom typischen Gesinnung des Gewahrenlassens.
Mit Sicherheit |asst sich auch feststellen, dass das Episkopat von Viktor — wenn

180Ibid. pp. 339-341.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 48

man geneigt ist, bei der etablierten Terminologie zu bleiben — als
Monepiskopat!®! zu determinieren ist. ,Monarchisierende” Tendenzen sind hier
hingegen nicht zu erkennen.

Der Ubermutige, autoritare und im voller Bewusstsein mit seinem Amtssitz
prahlende Viktor, den man geneigt ist, aus der zweiten, uberregionalen und
interepiskopalen Phase des Osterfeststreit zu erkennen, zeigt nur die eine, und
wie es scheint, nicht gerade die charakteristischste Seite einer Medaille. Aus
den Quellen zu den gemeindeinternen Affaren zeichnet sich ein Uberraschend
divergentes, dafur aber recht einheitliches Bild ab. Dieses fuhrt einen Bischof
vor Augen, der sich wenig um doktrinare Differenzen schert und noch weniger
Ambitionen zeigt, Konflikte auszutragen oder die Grenzen der
Rechtsglaubigkeit aus dem eigenen Bedurfnis heraus aufzuzeigen, wenn es um
seine eigene Herde vor Ort geht. Man gewinnt tendenziell den Eindruck, dass
Viktor eher von den Ereignissen bestimmt wird, als dass er selbst die Ereignisse
bestimmt oder Initiative ergreift. Das trifft nicht nur auf die Florinus-Affare
sowie auf den Umgang mit den Neuen Propheten zu, sondern mit hoher
Wahrscheinlichkeit auch auf das Finale des Osterfeststreits. Diese ignorant-
zaghafte Haltung findet bei den vorerst ausgebliebenen Reaktionen Viktors im
Kasus Calixtus eine weitere zeitgenodssische Bestatigung. Angesichts seines
Charakters, seines Verhaltens und seiner fehlender Freude an Initiativen fallt es
erst recht schwer, seinen Namen mit innovativer und autoritarer Amtsfuhrung
sowie mit dem Anbruch einer neuen Ara im Zeichen der Monopolisierung
bischoflicher Disziplinargewalt zu verbinden.

Zum Schluss muss noch gefragt werden, inwiefern die Begriffe
»~monarchischer Episkopat” bzw. ,,Monepiskopat” sinnvoll und gewinnbringend
im Kontext der ersten drei Jahrhunderte zu verwenden sind. Denn sie sind
offenbar kaum geeignet, die Komplexitat der Verhaltnisse, die nicht nur fur Rom
charakteristisch sein mogen, aber dort wenigstens ansatzweise fassbar
werden, adaquat zu reflektieren. Dazu kommt noch, dass die Nutzung des

181Moglicherweise kann Viktor oder sein unmittelbarer Amtsvorganger Eleutherus (1757-1897)
als erster Monepiskopus von Rom gelten. Hermas schreibt noch mit Selbstverstandlichkeit
Uber Bischofe in der Mehrzahl, wenn er sich Uber die stadtromischen Lokalverhaltnisse
auBert. Vgl. etwa Hermas, Die apostolischen Véter 1: Der Hirt des Hermas, ed. by M. WHITTAKER,
Berlin, 1956 (GCS Hermas), p. 11 = Herm., Vis., 3,5,1. Noch gewichtiger ist hierfur das
Zeugnis von Irendus. Als der Lyoner das Beispiel der Friedfertigkeit unter den
Amtsvorgangern von Viktor im Kontext des Osterfeststreits vor Augen fuhrt, nennt er diese
einschlieBlich Soterus (1667-1757) ,Presbyter”. Eus., H. E., 5, 24,14, p. 494-496: ,,... ol PO
ZWwTApPoC peoBuTEPOL, ol mpoatdvteg TAC ékkAnolag NG ob viv &enyf, Avikntov Aéyouey
Kal Miov Yyilvdv te Kal TeAeapépov Kal Z00TOoV ..." .



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 49

»~-monarchischen Episkopats” fur die ersten drei Jahrhunderte irreflhrend ist.
Weiterhin sind keine der beiden Begriffe fur die Antike belegt. Vielmehr hat
man es im Fall des ,,monarchischen Episkopats” mit einem Produkt des
Neunzehnten Jahrhunderts zu tun, dessen konfessionalisierender Beigeschmack
bis heute gut zu vernehmen ist.*® Ferner implizieren die beide Begriffe einen
teleologischen Zug, da sie nicht nur eine lineare Entwicklung suggerieren,
sondern auch gleich Momente von ,,schon” bzw. ,noch nicht“ markieren.
Aullerdem ist es fraglich, inwiefern die beiden Entwicklungsschritte tatsachlich
so entscheidend und reprasentativ sind, dass sie ausgerechnet und
ausschlieBlich einer dezidiert terminologischen Unterscheidung gegentber
anderen Elementen bedurfen. SchlielSlich lassen beide Begriffe offen (bzw. ist
man dazu gezwungen, diese von Fall zu Fall individuell zu bestimmen, sofern
das Uberhaupt moglich ist), wie die kollegialen und monarchischen
Leitungselemente in dem jeweiligen Kontext miteinander ins Verhaltnis gesetzt
sind. Denn selbst in der Phase der staatlichen Privilegierung ab dem vierten
Jahrhundert, als man mit einer weitgehenden Entfaltung monarchischer
Amtsfuhrung zu rechnen hat, bleiben beide Elemente in der Gemeindeleitung
prasent. Die gerade genannten Defizite der Terminologie fuhren allzu oft dazu,
dass gerade die Vielgestaltigkeit der Entwicklung auf diese Weise leicht aus
dem Blick gerat. Um einerseits Missverstandnissen und Fehlurteilen
vorzubeugen und andererseits der Diversitat des Prozesses Rechnung zu
tragen, ware eine terminologische Nuancierung bzw. Neuausrichtung ratsam.

Abstract: The emergence of the monarchianic episcopal model in Rome is
tied to bishop Victor I. of Rome (1897-1997). His authoritative intervention in
the Eastern-controversy but also the frequent exclusion of heterodox teachers
from the church he presided over are commonly considered as the beginning of
a new era in ecclesiastical government. Based on six case studies concerning
the disciplinary actions traditionally attributed to him (Florinus, Theodotus, the
Eastern-controversy, Praxeas and the New Prophets, Calixtus), this essay
examines the circumstances, context and procedures to outline the role of
Victor in each of these processes. It argues that while the executive power was
already clearly attributed to the bishop, the decision making process was still
182Vqgl. G. Scrouen, Terminologie (see n. 10), p. 146, n. 1; P. Bruns, “Der Monepiskopat im

Briefkorpus des Ignatius von Antiochien”, in Die Legitimation der Einzelherrschaft im Kontext der
Generationenthematik, ed. by T. Baier, Berlin/New York, 2008, pp. 295-308, p. 295, n. 1.



Andrds Handl: Viktor | und die Entstehung des ,,monarchischen” Episkopats in Rom 50

collectively legitimated. Furthermore, two major tendencies are characteristic
for his episcopacy: First, as his predecessors, he maintained the traditional
virtue of “tolerance” towards heterodox teachers and teachings. Second, his
efforts in the Eastern-controversy illustrate his desire for the (visible) unity of
(some of) the Christianities in the City. The essay concludes with the necessity
to develop a precise and distinctive terminology which is address the
complexity of the developments adequately .



	Viktor I. (189?-199?) von Rom und die Entstehung des „monarchischen“ Episkopats in Rom*
	1. Einführung
	2. Presbyter Florinus
	3. Theodotus aus Byzanz
	4. Blastus und der sog. Osterfeststreit
	5. Die Neuen Propheten und Praxeas
	6. Die „Verbannung“ des Calixtus nach Antium
	7. Auswertung der Fallstudien
	8. Konklusionen und Ausblick


