
© András Handl, 2023 | doi:10.1163/9789004522053_010
This is an open access chapter distributed under the terms of the CC BY-nc-nd 4.0 license.© András Handl, 2023 | doi:10.1163/9789004522053_010

10

Praxeas und die Ausbreitung des
„Monarchianismus“ in Rom zwischenMigration,
innerchristlichen Konflikten und der Entstehung

der „Orthodoxie“

András Handl

1 Einführung

Praxeas gehört zweifellos zu denjenigen Größen des frühen Christentums,

die ohne eine literarische Auseinandersetzung wohl kaum über eine Rand-
notiz dogmengeschichtlicher Abhandlungen hinausgekommen wären. Trotz

des energischen Auftretens des in Karthago lebenden Tertullianus († ca. 220)

erfährt man wenig über die Person. In der Einleitung zu Adversus Praxean
beschreibt Tertullianus das Vorleben des Praxeas und skizziert dabei auch den

Verbreitungsweg einer christologischen Strömung, diemanheute pauschalmit

„Monarchianismus“ bezeichnet. Eine bedeutende Rolle als Zwischenstation

auf dem Weg von Kleinasien nach Karthago spielt die Kosmopolis Rom. Dort

ist Praxeas nicht nurmit der Entwicklung und/oderVerbreitung seiner für viele

unerträglichenbzw.unmöglichen theologischenPositiondes gekreuzigtenund

gestorbenen Gottvaters beschäftigt, sondern prägt auch die Entwicklung der

stadtrömischen Kirche nachhaltig.

Die Welt der stadtrömischen Christen ist auch für Anders Ekenberg keine

unbekannte Größe. Durch sein unermüdliches Interesse an der Entwicklung

und Geschichte der Liturgie, das sich durch seine wissenschaftliche Karriere

wie ein roter Faden zieht, stieß er auf die sog. Traditio apostolica (Apostolische
Tradition). Ihm kommt das Verdienst zu, diese frühchristliche „Kirchenord-

nung“ in schwedischer Übersetzung vorgelegt zu haben.1 Dabei machte er die-

sen über die Fachkreise hinaus kaum bekannten Text nicht nur der interessier-

ten breiteren Öffentlichkeit zugänglich, sondern erleichterte durch seine aus-

führliche Kommentierung auch den Einstieg in diesesWerk. Nach der traditio-

1 Anders Ekenberg (Hg.), Hippolytos, Den apostoliska traditionen, Kristna klassiker (Uppsala:

Katolska bokförlaget, 1994).

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 251

nellen, jedoch nicht unumstrittenen Auffassung wird der Märtyrer, Presbyter,

Gegenbischof undmanchmal sogar „Gegenpapst“ Hippolytos Romanos († 235)

mit diesem Text in Verbindung gebracht.2 Er galt für eine lange Zeit sowohl

als Autor dieser „Kirchenordnung“ als auch als Verfasser eines ansehnlichen

Korpus vonWerken.3 Als einer der letzten Vertreter der Logos-Christologie auf

römischem Boden betätigte er sich auch als Häresiograph. In der berühmt-

berüchtigten Refutatio omnium haeresium oder Φιλοσοφούμενα ή κατὰ πασῶν

αἱρέσεων ἔλεγχος (ab jetzt Refutatio), deren traditionelle Zuschreibung an Hip-

polytos nicht zu Unrecht in den vergangenen Dekaden zunehmend infrage

gestellt wurde,4 stempelt er den damaligen Bischof von Rom, Calixtus i.

2 Die traditionelle Auffassung geht auf die Editionen von Eduard Schwartz, Adolf Michaelis,

und Theobald Ziegler, Über die pseudo-apostolischen Kirchenordnungen, Schriften der Wis-

senschaftlichen Gesellschaft in Straßburg 6 (Strasbourg: Truebner, 1910); Bernard Botte (Hg.),

La tradition apostolique: D’après les anciennes versions, sc 11 (Paris: Cerf, 1946) zurück und

wurde verteidigt von Alistair Stewart-Sykes, On The Apostolic Tradition, St. Vladimir’s Semi-

nary Press „Popular Patristics“ Series (Crestwood, New York: St. Vladimir’s Seminary Press,

2001), 11–50; Alistair Stewart-Sykes, „Traditio Apostolica: The Liturgy of Third-Century Rome

and the Hippolytean School or Quomodo historia liturgica conscribenda sit,“ St. Vladimir’s

Theological Quarterly 48 (2004): 233–248. In den vergangenen Dekaden wurde diese traditio-

nelle Auffassung zunehmend infrage gestellt. Siehe etwa ChristophMarkschies, „Wer schrieb

die sogenannte ‚Traditio Apostolica‘?“, in Tauffragen und Bekenntnis: Studien zur sogenannten

„Traditio Apostolica“, zu den „Interrogationes de fide“ und zum „Römischen Glaubensbekennt-

nis,“ hgg. von Wolfram Kinzig, Christoph Markschies und Markus Vinzent, Arbeiten zur Kir-

chengeschichte 74 (Berlin: de Gruyter, 1999), 1–74; Andrea Nicolotti, „Che cos’è la Traditio

apostolica di Ippolito? In margine ad una recente pubblicazione,“ Rivista di Storia del Cris-

tianesimo 2 (2005): 219–237; Manlio Simonetti, „Roma cristiana tra vescovi e presbiteri,“ in

Origine delle catacombe romane, hgg. von Vincenzo Fiocchi Nicolai und Jean Guyon, Sussidi

allo studio delle antichità cristiane 18 (Città del Vaticano: Pontificio Istituto di Archeologia

Cristiana, 2006), 37–40; Reinhard Meßner, „Die angebliche Traditio Apostolica: Eine neue

Textpräsentation,“Archiv für Liturgiewissenschaft 58/59 (2016): besonders 1–6; Paul Bradshaw,

„Conclusions Shaping Evidence: An Examination of the Scholarship Surrounding the Suppo-

sed Apostolic Tradition of Hippolytus,“ in Sanctifying Texts, Transforming Rituals, hgg. von

Paul van Geest, Marcel Poorthuis, und Els Rose, Brill’s Studies in Catholic Theology 5 (Leiden:

Brill, 2017), 13–30.

3 Clemens Scholten, „Hippolytos ii (von Rom),“ rac 15: 492–551 bietet einen ausgezeichneten

Überblick zur traditionellen Ein-Autor-Hypothese.

4 Vgl. z.B. Manlio Simonetti, „Per un profilo dell’autore dell’Elenchos,“ Vetera Christianorum

46 (2009): 157–173; Clemens Scholten, „Autor, Anliegen und Publikum der Refutatio,“ in Des

évêques, des écoles et des hérétiques: Actes du colloque international sur la ‚Réfutation de toutes

les hérésies,‘ Genève, 13–14 juin 2008, hgg. von Gabriella Aragione und Enrico Norelli (Prahins:

Zèbre, 2011), 135–166; Emanuele Castelli, „L’Elenchos, ovvero una ‚biblioteca‘ contro le ere-

sie,“ in Confutazione di tutte le eresie, hgg. von Aldo Magris, Letteratura cristiana antica 25

(Brescia:Morcelliana, 2012), 21–56;AndrásHandl,Calixtus i., derBischof vonRomundderKon-

flikt um seine Person in der Refutatio omnium haeresium, Vigiliae Christianae Supplements

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 handl

(ca. 217–222) als Gründer und Vorsteher der „calixtischen“ Häresie ab. Anhand

einer detailliert dargelegten Lehrsukzessionskette (successio haereticorum),5

die er bis nach Smyrna und auf Noëtos zurückgeführt, stellt er einen gewissen

Epigonos als Pionier undWegbereiter „monarchianischer“ Lehren in Rom dar

und verbindet diesen mit Calixtus.6

Die Tatsache allerdings, dass er dabei weder den Namen Praxeas erwähnt

noch auf dessen monarchianischen Lehren patripassionalischer Prägung7 Be-

zug nimmt, sorgte in der Vergangenheit für Irritation. Denn sowohl Tertullia-

nus als auch die Refutatio legen jeweils einen eigenen, dafür aber von Grund

auf differierenden „Bericht“ zur Ausbreitung des Monarchianismus in Rom

vor. Diese Diskrepanz bzw. die daraus resultierende „Vertrauensfrage“ quält

seit Richard Adalbert Lipsius (1830–1892)8 Generationen von Gelehrten. Wem

solltemanVertrauen schenken?Dem in Rom lebendenAutor der Refutatio, der

alles andere als unparteiisch ist? Oder Tertullianus, der möglicherweise Defi-

zite aufweist, wenn es umdie stadtrömischenAngelegenheiten imDetail geht?

Im Laufe der Zeit wurden zwei Lösungsansätze entwickelt. Der eine ver-

sucht das Schweigen der Refutatio zu brechen und der andere geht von einem

Pseudonym aus und identifiziert Praxeas mit bekannten Persönlichkeiten aus

der stadtrömischen Kirchengeschichte. Dieser Beitrag folgt dem ersten Weg

und versucht, anhand neuer Beobachtungen zur Agenda und Komposition

der Refutatio das silentium zu erklären. Dabei wird die Verbreitung des sog.

Monarchianismus in Rom im Spannungsfeld vonMigration, innerchristlichem

(Leiden: Brill, forthcoming). Diese Monografie, die auf meiner in Basel verteidigten Disserta-

tion aufbaut, evaluiert den Konflikt zwischen dem anonymen Autor und Calixtus aufs Neue.

Dabei wird zunächst die calixtische Biografie analysiert und die Arbeitsmethode des Autors

herausgearbeitet, indem einzelne Elemente der Biografie auf Plausibilitäten geprüft werden.

Darauf folgt eine systematische Auswertung jedes persönlichen, dogmatischen und ethisch-

moralischen Vorwurfs, der in der Refutatio überliefert wurde. Anschließend wird die calixti-

sche Sündenvergebungspraxis beleuchtet, da diese zum Kern des Konflikts stilisiert wurde.

Die Monografie schließt mit einer kritischen Rekonstruktion der Ereignisse ab.

5 Zu diesem Konzept siehe Klaus Koschorke, Hippolyts Ketzerbekämpfung und Polemik gegen

die Gnostiker: Eine tendenzkritische Untersuchung seiner „Refutatio omnium haeresium,“ Göt-

tinger Orientforschungen 6, Hellenistica 4 (Wiesbaden: Harrassowitz, 1975), 56–58.

6 Refutatio 9.7–12 (gcs Hippolytus iii, 240.16–251.7Wendland).

7 Zur näherenCharakterisierung praxeanischer Lehren sieheGiuseppe Scarpat (Hg.),Tertullia-

nus, Contro Prassea, Biblioteca Loescheriana (Torino: Loescher, 1959), xvii–xxxix; Gabino

Uríbarri Bilbao, Monarquía y Trinidad: El concepto teológico „Monarchia“ en la controver-

sia „Monarquiana“, Publicaciones de la Universidad Pontificia Comillas, Serie 1.62 (Madrid:

upco, 1996), 141–227; Ronald E. Heine, „The Christology of Callistus,“ jts 49 (1998): 59–60, 65;

Hermann Josef Sieben (Hg.), Tertullianus, Adversus Praxean, Fontes Christiani 34 (Freiburg:

Herder, 2001), 27–52.

8 Richard Adelbert Lipsius, „Ueber Tertullian’s Schrift wider Praxeas,“ jdt 13 (1868): 701–724.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 253

Konflikt sowie der Entstehung einer „Orthodoxie“ und Kirchenhierarchie neu

interpretiert. Zum Schluss werden die Ergebnisse auf dem Horizont des Leit-

themas dieser Festschrift reflektiert und die Quellen auf ihre liturgiegeschicht-

liche Relevanz hin befragt.

2 Adversus Praxean und Adversus omnes haereses

Paradoxerweise beginnt die Erschließung der stadtrömischen Ereignisse in der

nordafrikanischen Provinzhauptstadt Karthago. Der dort tätige Schriftsteller,

Apologet und Theologe Tertullianus bietet nämlich in seinem Traktat Adver-

sus Praxean einige Details zum Leben des Praxeas. In der narratio erfährt man

unter anderem, dass es sich um einen kleinasiatischen Einwanderer handelt,

der als Erster (primus) den modalistischen Monarchianismus patripassianis-

tischer Prägung nach Rom brachte.9 Ebenso wird mitgeteilt, dass Praxeas als

Bekenner stets bemüht war, seine für Christus erduldeten Leiden in den Vor-

dergrund zu stellen.10 Dieses Verhalten, also das „Sonnen“ in den Strahlen des

eigenenMartyriums, kommt bei Tertullianus nicht sonderlich gut an. Die Qua-

lifizierung diesesMartyriums als „kurze Unbequemlichkeiten eines Gefängnis-

aufenthaltes“11 folgt zwar den Regeln antiker Rhetorik, geht jedoch auch dar-

über hinaus.Tertullianus ist nämlich gleichzeitig darumbemüht, die spirituelle

Dimensionder gegnerischenAutorität zuunterminieren.12 Leider lässt er dabei

nicht durchblicken, ob Praxeas sein Martyrium bereits in seiner kleinasiati-

schenHeimat oder erst in Romerlitt. Mit der Entscheidung, nach Romzu kom-

men,13 scheint Praxeas richtiggelegenzuhaben.Offenbar etabliert er sich inder

9 Tertullianus, Prax. 1.4 (ccsl 2, 1159.20–21 Kroymann/Evans): Nam iste primus ex Asia hoc

genus perversitatis intulit Romanae humo. Soweit nicht anders vermerkt, stammen die

Übersetzungen von mir.

10 Tertullianus, Prax. 1.4 (ccsl 2, 1159.22–23 Kroymann/Evans): insuper de iactationemartyrii

inflatus.

11 Tertullianus, Prax. 1.4 (ccsl 2, 1159.23 Kroymann/Evans): ob solum et simplex et breve car-

ceris taedium.

12 Das verdeutlicht auch die daran anschließende Bemerkung, dass selbst ein vollzogenes

Blutzeugnis angesichts seiner Haltung, Taten und Lehren unnütz gewesen wäre. Einen

in seinen strukturellen Elementen ähnlichen, wenngleich stärker ausgefeilten und geziel-

teren Angriff auf die spirituelle Autorität von Märtyrern nimmt Tertullianus in seinem

letzten erhaltenenWerk De pudicitia vor. Tertullianus, Pud. 22.1–11 (ccsl 2, 1328.1–1329.52

Dekkers).

13 Praxeas folgt den typischen Mustern von Migrationsbewegungen christlicher Intellektu-

eller um die Jahrhundertwende. Siehe dazu András Handl, „All Roads Lead to Conflict?

Christian Migration to Rome circa 200,“ jac 63 (2020), forthcoming.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 handl

Reichshauptstadt zügigmit beachtlichemErfolg. Nach denAussagen desNord-

afrikaners steht Praxeas in engemKontakt zumOrtsbischof und übt bald einen

erheblichen Einfluss auf ihn aus. Es gelingt ihm, die Anerkennung der soge-

nannten Neuen Prophetie (oder besser bekannt als des Montanismus) durch

die römische Kirche wirksam zu torpedieren und die versöhnenden Töne, die

u.a. auch in Friedensbriefen (libelli pacis) zum Ausdruck gebracht werden,

zum Verstummen zu bringen.14 Tertullianus, der bereits dieser charismatisch-

prophetischen Bewegung aus Phrygien tief verpflichtet ist, rechnet ihm diese

Tat naturgemäß nicht sonderlich hoch an. Sein Resümee zum Romaufenthalt

seines Gegners fällt dementsprechend vernichtend aus: „So besorgte Praxeas

in Rom zwei Geschäfte des Teufels: Er warf die Prophetie hinaus und brachte

die Häresie herein, vertrieb den Paraklet und kreuzigte den Vater.“15

Die hier beschriebene praxeanische Einflussnahme ist durchaus bemer-

kenswert. Nach Tertullianus „zwingt“ (cogere) Praxeas den Bischof dazu, in die

Fußstapfen seiner Vorgänger zu treten und gegen die Neuen Propheten vorzu-

gehen. Auch wenn das Ausmaß der rhetorischen Übertreibung an dieser Stelle

offenbleiben muss, hat diese Notiz drei wichtige Implikationen. Erstens weist

sie darauf hin, dass es dem Neuankömmling(!) Praxeas gelingt, die episkopale

Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen und, was noch wichtiger ist, bischöfliches

Vertrauen zu gewinnen. Zweitens gelingt es Praxeas jedenfalls, einen erhebli-

chen Einfluss auf den Bischof auszuüben, selbst wenn es sich bei dem Wort

„erzwingen“ um eine rhetorische Amplifikation handeln würde. Und drittens

macht das Ereignis der Einflussnahme es wahrscheinlich, dass Praxeas nicht

erst an dessen Vorabend nach Rom kam, sondern bereits seit einiger Zeit dort

verweilt hatte bzw. tätig gewesen war.16

Obwohl Tertullianus über das Vorleben seines Kontrahenten einigermaßen

gut informiert zu sein scheint –das zeigenetwadieDetails zurEinflussnahme–

14 Tertullianus, Prax. 1.5 (ccsl 2, 1159.26–32 Kroymann/Evans): Nam idem tunc episcopum

romanum, agnoscentem iam prophetias montani, priscae, maximillae, et ex ea agnitione

pacemecclesiis asiae et phrygiae inferentem, falsade ipsis prophetis et ecclesiis eorumadseu-

erando et praecessorum eius auctoritates defendendo coegit et litteras pacis reuocare iam

emissas et a proposito recipiendorum charismatum concessare.

15 Tertullianus, Prax. 1.5 (ccsl 2, 1159.32–1160.34 Kroymann/Evans): Ita duo negotia diaboli

praxeas romae procurauit: prophetiam expulit et haeresin intulit, paracletum fugauit et

patrem crucifixit. Die Übersetzung ist entnommen aus H. J. Sieben, Adversus Praxean, 101.

16 Das sieht die ältere Forschung allerdings anders. Adolf von Harnack, Lehrbuch der Dog-

mengeschichte, Bd. i: Die Entstehung des kirchlichen Dogmas 2. Aufl. (Tübingen: Mohr,

1888), 1:656 argumentiert z.B., dass ein kurzer Romaufenthalt vor Victors Amtszeit das

Schweigen der Refutatio erklären würde, weil bis dahin „die persönlichen Erinnerungen

Hippolyt’s nicht zurückreichten“.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 255

bleiben andere wichtige Einzelheiten des Intermezzos in Rom imUnklaren. So

gibt der Karthager z.B. den Namen des amtierenden römischen Bischofs nicht

preis. Dass die stadtrömischen pontifices – sofern sie überhaupt eine Erwäh-

nung finden – stets in die Anonymität gedrängt werden, hat beim Nordafri-

kaner eine gewisse Tradition.17 Zwar lassen sich die Hintergründe und Motive

dieser Geheimniskrämerei kaum erhellen,18 ihre Folgen für die Rekonstruktion

einer tragfähigen Chronologie des praxeanischen Wirkens ist jedoch verhee-

rend.

Dabei herrscht fast noch ein Konsens, wenn es um das Abfassungsdatum

des Traktats geht. Mit hoher Wahrscheinlichkeit wurde es erst nach 207/208,

also nach Tertullianus sukzessiver Zuwendung zur Neuen Prophetie verfasst.

Jedenfalls macht er selbst im Werk keinen Hehl aus seinem eigenen Gesin-

nungswandel: „Uns selbst trennte später die Anerkennung des Parakleten und

seine Verteidigung von den Psychikern.“19 Dieser Vermerk verdeutlicht auch,

dass der Diskurs, der weite Teile des Traktats einnimmt, bereits die zweite

Phase eineswohl länger andauerndenKonflikts darstellt. Die literarischen Spu-

ren deuten darauf hin, dass eine erste Auseinandersetzungmit Praxeas bereits

(kurz?) nach seiner Übersiedlung von Rom nach Nordafrika auf afrikanischem

Boden stattfindet.20Die damalige apologetischeUnternehmungwar vonErfolg

gekrönt, denn der doctor widerruft seine Lehren schriftlich. Die zweite Phase

bricht erst nach der tertullianischen Zuwendung zur Neuen Prophetie an.21

Deshalb halten die meisten Gelehrten den Zeitraum zwischen 210 und 213 für

die Anfertigung der Schrift für amwahrscheinlichsten.22Wann allerdings diese

17 Unerwähnt bleibt etwa der Name des Bischofskandidaten, der gegen Valentinus in Rom

auftritt und gegen den der Bekenner das Rennen macht. Tertullianus, Val. 4.1 (ccsl 2,

754.27 Kroymann). Noch größere Probleme beschert der in die Anonymität gedrängte

Bischof in De pudicitia. Vgl. Tertullianus, Pud. 1.6 (ccsl 2, 1281.26–1282.27 Dekkers).

18 Fest steht, dassTertullianusnicht sonderlich viel Interesse für die kirchlichenÄmterübrig-

hat und die Rolle des Bischofs primärmit administrativen Aufgaben verbunden sieht. Vgl.

David Rankin, Tertullian and the Church (Cambridge: Cambridge University Press, 1995),

143–161.

19 Tertullianus, Prax. 1.7 (ccsl 2, 1160.40–41 Kroymann/Evans): Et nos quidem postea agnitio

paracleti atque defensio disiunxit a psychicis. Übersetzung bei Sieben, Adversus Praxean,

101.

20 Tertullianus, Prax. 1.6 (ccsl 2, 1160.31–40 Kroymann/Evans). Sieben, Adversus Praxean,

28–30 weist zu Recht darauf hin, dass aus dem Traktat nicht mit gewünschter Eindeu-

tigkeit hervorgeht, ob der dort erwähnte Gegner der ersten Phase, der doctor, mit Praxeas

identisch sei, auchwenndieses noch daswahrscheinlichste Szenario darstellt. Es ist eben-

falls fraglich, ob dieser doctor mit dem Gegner Tertullianus in der zweiten Hälfte des

Traktats gleichzusetzen ist. Vgl. unten, 269.

21 Tertullianus, Prax. 1.6–7 (ccsl 2, 1160.34–47 Kroymann/Evans).

22 Vgl. Ernest Evans (Hg.), Adversus Praxean Liber: The Text Edited, with an Introduction,

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 handl

erste Phase des Konflikts stattfindet, der wohl schon vor 207/8 beendet sein

muss, nun, diesbezüglich scheiden sich die Geister.

Die frankophone sowie die italienischsprachige Forschung neigt dazu, die

erste Periode relativ spät und das gesamte Wirken von Praxeas in Rom in die

Amtszeit von Bischof Zephyrinus (ca. 199–217) zu datieren.23 Er wäre folglich

auch der Bischof, der die Friedensbriefe widerruft sowie sich dem patripas-

sianistisch geprägtenMonarchianismus öffnet. Die englisch- und deutschspra-

chige Forschung neigt hingegen eher dazu, die Ereignisse etwa ein Jahrzehnt

früher anzusetzen.24 Damit wird die erste, nordafrikanische Phase des Kon-

Translation, and Commentary, (London: S.P.C.K., 1948), 18; Scarpat, Contro Prassea,

xcliii–cliii; Hermann Tränkle, „§474. Q. Septimius Florens Tertullianus,“ in Handbuch

der lateinischen Literatur der Antike, Bd. 4: Die Literatur des Umbruchs: Von der römischen

zur christlichen Literatur, 117 bis 284 n. Chr., hgg. von Klaus Sallmann, Handbuch der Alter-

tumswissenschaft 8.4 (München: Beck, 1997), 438–511, hier 477 mit weiteren Angaben

zu älterer Literatur; Manlio Simonetti (Hg.), Ippolito, Contro Noeto, Biblioteca patristica

35 (Bologna: Edizioni Dehoniane, 2000), 68–70; Sieben, Adversus Praxean, 27, Anm. 33;

Christel Butterweck, „Tertullian, Quintus Septimius Florens (gest. nach 220),“ tre 33:93–

107. Timothy D. Barnes, Tertullian: A Historical and Literary Study (Oxford: Clarendon,

1971), 47. 55 spricht sich für 210–211 aus, was durchaus noch ins Bild passen würde.

23 Die frankophone sowie die italienischsprachige Forschung spricht sich überwiegend für

Zephyrinus aus: Pierre de Labriolle, La crise montaniste, Bibliothèque de la Fondation

Thiers 31 (Paris: Leroux, 1913), 267–275; Joseph Moingt, Théologie Trinitaire de Tertullien,

Bd. 1:Histoire, Doctrine,Méthodes, Théologie 68 (Paris: Aubier, 1966), 93;Manlio Simonetti,

„Una nuova proposta su Ippolito,“ Aug 36 (1996): 28–33; Emanuela Prinzivalli, „Zefirino,

santo,“Enciclopedia dei Papi 1:236; Francesco Scorza Barcellona, „Vittore i, santo,“Enciclo-

pedia dei Papi 1:231; Simonetti, Contro Noeto, 68–70; Michel-Yves Perrin, „Rom und das

westliche Abendland bis zur Mitte des 3. Jahrhunderts,“ in Die Geschichte des Christen-

tums, hgg. von Jean-MarieMayeur, Luce Pietri, und Norbert Brox (Freiburg: Herder, 2003),

1.684–685. Heine, „Christology,“ 59 schließt sich dieser Meinung an.

24 Besonders in der deutschsprachigen Forschung, aber auch zunehmend im angelsäch-

sischen Raum erfährt diese Zuweisung zunehmend Zuspruch: Gerhard Esser, Wer war

Praxeas?, Programmzur Feier des Gedächtnisses des Stifters der Universität Königs Fried-

richWilhelm iii. (Bonn: Carl Georgi Universitäts-Buchdruckerei, 1910), 24–28; George La

Piana, „The Roman Church at the End of the Second Century,“ htr 18 (1925): 244–254;

Evans, Adversus Praxean 185; Peter Lampe, Die stadtrömischen Christen in den ersten bei-

den Jahrhunderten: Untersuchungen zur Sozialgeschichte, wunt ii 18, 2. Aufl. (Tübingen:

Mohr, 1989), 294; Tränkle, „Tertullianus,“ 475–478; ReinhardM.Hübner, „Melito von Sardes

und Noët von Smyrna,“ in Der Paradox Eine: Antignostischer Monarchianismus im zweiten

Jahrhundert, hgg. von Reinhard M. Hübner, Vigiliae Christianae Supplements 50 (Leiden:

Brill, 1999), 1–32, hier 30; Reinhard M. Hübner, „Εἷς θεὸς Ἰησου̑ς Χριστός: Zum christlichen

Gottesglauben im zweiten Jahrhundert – ein Versuch.“ in Der Paradox Eine: Antignosti-

scher Monarchianismus im zweiten Jahrhundert, hgg. von Reinhard M. Hübner, Vigiliae

Christianae Supplements 50 (Leiden: Brill, 1999), 207–238, hier 235; Simon Gerber, „Calixt

von Rom und der monarchianische Streit,“ zac 5 (2001): 213–239, hier 215–217, beson-

ders Anm. 18; Sieben, Tertullianus, 99, Anm. 11; David E. Wilhite, Tertullian the African:

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 257

flikts der Zeit kurz nach der Jahrhundertwende, dem Anfang der Amtszeit von

Zephyrinus, zugeordnet. Daraus würde aber resultieren, dass das Auftreten des

Praxeas zu Lebzeiten Victors bzw. bereits seines Vorgängers25 in Rom erfolgt

seinmüsste. Drei Argumente sprechenmeines Erachtens eher für eine Frühda-

tierung. Dabei handelt es sich um eine Notiz aus der Adversus omnes haereses,

umdie Chronologie zurAusbreitung derNeuenProphetie imWesten sowie um

die Vertrauenswürdigkeit der Refutatio in Hinblick auf stadtrömischen Ereig-

nissen.

Die erste, jedoch nicht unproblematische Datierungshilfe bietet eine wei-

tere Häresiologie, oder präziser, ein Katalog von Häresien, die Adversus omnes

haereses. Diese Schrift wurde lange Zeit Tertullianus zugeschrieben, vermut-

lich weil sie in der editio princeps aus dem Jahr 1545 als Anhang zu Tertullianus’

De praescriptione haereticorum abgedruckt wurde.26 Obwohl J. P. Migne diese

Attribution bedenkenlos übernahm,27 handelt es sich dabei um ein anonym

überliefertes und fragmentarisches Werk, dessen Spuren bis nach Rom am

Anfang des 3. Jahrhunderts zurückverfolgt werden können.28 Sein besonde-

rer Wert ergibt sich in unserem Kontext daraus, dass es neben Adversus Pra-

xeas das einzige zeitgenössische und dazu noch unabhängige Zeugnis ist, das

An Anthropological Reading of Tertullian’s Context and Identities, Millennium-Studien 14

(Berlin: de Gruyter, 2007), 175, Anm. 140; Markus Vinzent, „Viktor i, Bischof von Rom,“ tre

35:94; EinarThomassen, „Orthodoxy andHeresy in Second-Century Rome,“htr 97 (2004):

241–256, hier 244; William Tabbernee, Fake Prophecy and Polluted Sacraments: Ecclesias-

tical and Imperial Reactions to Montanism, Vigiliae Christianae Supplements 84 (Leiden:

Brill, 2007), 36–40.

25 Vgl. Ignaz Döllinger, Hippolytus und Kallistus: oder die römische Kirche in der ersten Hälfte

des dritten Jahrhunderts; mit Rücksicht auf die Schriften und Abhandlungen der hh. Bun-

sen, Wordsworth, Baur und Gieseler (Regensburg: Manz, 1853), 198; Harnack, Dogmen-

geschichte, 1:741; Christine Trevett, Montanism: Gender, Authority and the New Prophecy

(Cambridge: Cambridge University Press, 1996), 58–60.

26 Opera Q. Septimii Florentis Tertulliani Carthaginensis: inter Latinos Ecclesiæ scriptores

primi, hgg. von Beatus Rhenanus (Paris: I. Roigny, 1545).

27 Migne’s Patrologia Latina folgt der 1545 Edition und ordnet Adversus omnes haereses als

Abschnitte 46–53 dem De praescriptione haereticorum zu. Vgl. Migne pl 2:61–74.

28 Mir scheint sowohl eine wie auch immer geartete Verbindung nach Rom als auch ein Ent-

stehungsdatum zu Anfang des 3. Jahrhunderts plausibel zu sein. Obman dabei allerdings

wirklich mit Hippolytos’ verlorenen Syntagma oder zumindest mit einem Exzerpt oder

einer Übersetzung zu rechnen hat, ist nicht nur wegen der Unsicherheiten um die Per-

son Hippolytos problematisch. Vgl. Sebastian Moll, „Three against Tertullian: The Second

Tradition about Marcion’s Life,“ jts 59 (2008): 169–180, hier 172–174; T. Scott Manor, Epi-

phanius’ Alogi and the Johannine Controversy: A Reassessment of Early Ecclesial Opposition

to the JohannineCorpus, VigiliaeChristianae Supplements 135 (Leiden: Brill, 2016), 133–142.

Eine kritische Neuevaluation dieser Schrift wäre wünschenswert.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 handl

den Namen Praxeas überhaupt kennt bzw. nennt. Dort wird ihm die Grün-

dung (introducere) einerHäresie nachgesagt, weil er lehrte, „dass Jesus Christus

Gott der allmächtige Vater ist, der gekreuzigt wurde, gelitten hat und gestor-

ben ist.“29 Man erfährt auch, dass Praxeas bei seiner Unternehmung nicht auf

sich allein gestellt war. Ein gewisser „Victorinus sorgte dafür, [seine Häresie]

zu stärken“.30 Nachdem die zeitgenössischen Quellen keinen Victorinus ken-

nen, wird er gernemit Bischof Victor von Rom identifiziert. Eine solche Lösung

ist schon deshalb nicht von der Hand zu weisen, weil auch Tertullianus an

einem ähnlichen Strang zieht, wenn er Praxeas in der Nähe des römischen

Bischofs verortet und ihm sogar eine gelungene Einflussnahme attestiert.31 Ein

reziprokes Verhältnis, also die episkopale Unterstützung für die Verbreitung

von modalistisch-monarchianischen Lehren wäre darüber hinaus im Rahmen

des Denkbaren, weil eine Reihe von römischen Bischöfen, darunter auch Vic-

tor, nachweislich solche Lehren favorisierten bzw. selbst propagierten.32 Dazu

kommt noch, dass weder Tertullianus noch andere Zeugen darüber berichten,

dass Praxeas Rom aufgrund von Unstimmigkeiten oder gar wegen eines Streits

verlassen hätte bzw. zum Verlassen der Stadt „motiviert“ worden wäre. Auch

die morphologische Ähnlichkeit beider Namen könnte in diese Richtung wei-

sen.33 Folglich wäre es durchaus denkbar, dass der Autor der Adversus omnes

haeresesVictorinus schreibt, aberVictormeint. Auchwennmanandieser Stelle

keine endgültige Gewissheit erlangen kann, lässt sich festhalten, dass sowohl

die morphologische Ähnlichkeit als auch der beschriebene Sachverhalt nicht

gegen, sondern tendenziell eher für eine Identifikation spricht.

Das zweite – und meines Erachtens gewichtigste – Argument gegen eine

Spätdatierung des praxeanischen Wirkens hängt mit einer unmittelbaren Im-

29 Pseudo-Tertullianus, Haer. 8.4 (ccsl 2, 1410.2–4 Kroymann): Hic deum patrem omnipoten-

tem Iesum Christum esse dicit, hunc crucifixum passumque contendit et mortuum.

30 Pseudo-Tertullianus, Haer. 8.4 (ccsl 2, 1410.1–2 Kroymann): Sed post hos omnes etiamPra-

xeas quidam haeresim introduxit, quamVictorinus corroborare curauit.

31 Siehe oben, Anm. 13.

32 So bereits Harnack, Dogmengeschichte, 1:654, 456–457. Siehe auch Reinhard M. Hübner,

„Melito von Sardes,“ 28–31; Scorza Barcellona, „Vittore“; Prinzivalli, „Zefirino, santo“; Ema-

nuela Prinzivalli, „Callisto i, santo,“Enciclopedia dei Papi 1:237–246;MarkusVinzent, „From

Zephyrinus to Damasus: What Did Roman Bishops Believe?“, StPatr 63 (2013): 273–286,

hier 274–277.

33 Vermutet wurde, dass die Unterschiede auf einen Schreibfehler oder eine Schreibkorrek-

tur zurückgehenoder ausderZusammensetzungderNamenbeider aufeinanderfolgender

Bischöfe resultieren: Victor und Zephyrinus. Evans, Adversus Praxean, 185. Eine interes-

sante Alternative bietet Joseph Langen, Geschichte der römischen Kirche, Bd. 1: Bis zum

Pontifikate Leos i., (Bonn: Cohen, 1881): 196, Anm. 1.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 259

plikation zusammen: Akzeptiert man eine solche Lesart, so muss man auch

davon ausgehen, dass das tertullianische Traktat erst nach 217, also nach dem

Tod des Zephyrinus verfasst wurde. Der Vermerk tunc episcopum Romanum34,

also der „damalige Bischof von Rom“, impliziert nämlich, dass der amtierende

Bischof der Abfassungszeit nicht mit dem Bischof der Friedensbriefe iden-

tisch sein kann. Da aber das Traktat mit Sicherheit nach der Zuwendung des

Tertullianus zur Neuen Prophetie um 207/208 verfasst wurde, kann das nur

bedeuten, dass Zephyrinus die Friedensbriefe an den Neuen Propheten ausge-

händigt habe und Adversus Praxean erst während des calixtischen Episkopats

(ca. 217–222) abgefasst worden sein musste. Es ist jedoch kaum wahrschein-

lich, dass der römische Klerus 40 (!) Jahre nach der Entstehung der Bewegung

in Phrygien immer noch des Hinweises eines kleinasiatischen Migranten aus

der Heimatregion der Neuen Propheten bedarf, um auf ihren problematischen

Charakter aufmerksam zumachen. Mehr noch: Der römische Klerus muss erst

durch den Außenstehenden dazu angespornt werden, gegen sie vorzugehen.

Auchwennman in Romwohl kaummit zeitnahen Reaktionenwie in der phry-

gischen Heimat der Bewegung rechnen darf, deutet einiges darauf hin, dass

sichbereits Eleutherus vonRom(ca. 175–189)mit denNeuenPropheten ausein-

andersetzte.35 Auch die „Schaukelpolitik“, die der „damalige Bischof von Rom“

an denTag legt, sowie sein Einknicken angesichts des von Praxeas aufgebauten

Drucks fügen sich nahtlos in das charakteristische Verhalten Victors ein.36

Beziehtmandiese Ergebnisse auf Adversus omneshaereses, das nachder gel-

tenden Auffassung bereits unter Zephyrinus verfasst wurde bzw. die Zustände

während seiner Amtszeit reflektiert,37 so lässt sich die gerade herausgearbei-

tete Beobachtung noch verschärfen. Der Häresiekatalog listet nämlich nicht

nur Praxeas auf, sondern auch den stadtrömischen Ableger der Neuen Prophe-

ten. Sie werden im Unterschied zum Bekenner aus Kleinasien (wenig überra-

schend) nicht der Etablierung einer neuen Häresie beschuldigt. Ferner weist

der anonyme Autor auf die fehlende Uniformität der „kataphrygianischen“

34 Tertullianus, Prax. 1.5 (ccsl 2, 1159.26 Kroymann/Evans).

35 Vgl. Eusebius,Hist. eccl. 5.3.4 (gcsEusebius ii/1, 432.15–26 Schwartz).DieEntwicklungund

Ausbreitung der Neuen Prophetie im Römischen Reich sowie den sich dagegen zuneh-

mend formierenden Widerstand zeichnete Tabbernee, Fake Prophecy, 28–40; 68–79 ein-

drucksvoll nach. Siehe ferner Christoph Markschies, „Montanismus,“ rac 24:1197–1220

sowie zu den Synoden gegen die „Montanisten“ Enrico Norelli, „Presenza e persistenza

dei ruoli carismatici: il caso delle assemblee sul montanismo nel ii secolo,“ Ricerche sto-

rico bibliche 25 (2013): 165–195.

36 András Handl, „Viktor i. (189?–199?) von Rom und die Entstehung des ‚monarchischen‘

Episkopats in Rom,“ se 55 (2016): 7–56.

37 Vgl. oben, Anm. 28 und Tabbernee, Fake Prophecy, 78–79.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 handl

Lehren hin und zählt gleich zwei nebeneinander existierende Strömungen.

Ein Mann namens Proclus führt demnach den „orthodoxen“ oder als „Kata-

prokeaner“ bezeichneten Zweig an, während Aeschines den „Kataeschinetern“

vorsteht. Diese letztere Strömung kombiniert allem Anschein nach die Leh-

renderNeuenProphetenmitmonarchianischenSpekulationen.38Unabhängig

von der Besonderheit dieser theologischen Entwicklung handelt es sich dabei

um ein stadtrömisches Spezifikum.39 Akzeptiert man die Spätdatierung pra-

xeanischenWirkens in Rom, so muss man eine ganze Reihe von Ereignissen in

der zephyrinischenAmtszeit verorten: dieAnkunft „monarchianischer“ Lehren

durch Praxeas und Epigonos; die Etablierung von „monarchianischen“ „Schu-

len“ oder Schülerzirkeln zumindest durch einen der beiden Protagonisten; den

Anschluss an den Bischof und den Gewinn seines Vertrauens; die erfolgreiche

Einflussnahmeauf denBischof bezüglichder Friedensbriefe; Aeschines’ Begeg-

nung mit diesen modalistischen Lehren; die Kombination von Lehren der

Neuen Prophetie und des Modalismus; die publikumswirksame Verbreitung

solcher Lehren; das Auseinanderbrechen der stadtrömischen Neuen Prophe-

ten in zwei Gruppen aufgrund der Lehrunterschiede; das Erreichen der häre-

siographischen Wahrnehmungsschwelle; die Abfassung der Adversus omnes

haereses bzw. ihre literarische Vorlage. Dass sich all diese Ereignisse in dichter

Abfolge während des Episkopats des Zephyrinus ereignen, ist an sich denkbar,

sonderlich wahrscheinlich scheint es mir indessen nicht.

3 Die Refutatio

Von der Ausbreitung des Monarchianismus in Rom ergibt sich ein gänzlich

anderes Bild, wenn man die Refutatio konsultiert. Demnach ist der Diakon

38 Siehe Eusebius, Hist. eccl. 5.3.4 (gcs Eusebius ii/1, 364.21 Schwartz) für Proclus und

Pseudo-Tertullianus, Haer. 7.2 (ccsl 2, 1409.13–24 Kroymann) für Aeschines.

39 Tabbernee, Fake Prophecy, 119 vermerkt, dass „[a]ny connection betweenMontanism and

Monarchianism was purely incidental“. Die einzige Ausnahme findet sich in Rom, wo

die Neuen Propheten tatsächlich in zwei Fraktionen auftraten. Der Verfasser der Refuta-

tio referiert – freilich ohne Namen zu nennen – auch über die monarchianische Gruppe:

Τινὲς δὲ αὐτῶν τῇ τῶν Νοητιανῶν αἱρέσει συντιθέμενοι, τὸν πατέρα αὐτὸν εἶναι τὸν υἱὸν λέγουσι,

καὶ τοῦτον ὑπὸ γένεσιν καὶ πάθος καὶ θάνατον ἐληλυθέναι. „Einige von ihnen schließen sich

der Irrlehre der Noëtianer an und sagen, der Vater selbst sei der Sohn und habe das

Gezeugtwerden, Leiden und Sterben über sich ergehen lassen.“Refutatio 8.19.3 (gcs Hip-

polytus iii, 238.18–20Wendland); Übersetzung: KonradPreysing (Hg.),DesheiligenHippo-

lytus von Rom:Widerlegung aller Häresien (Philosophumena), Bibliothek der Kirchenväter

1.40 (München: Kösel & Pustet, 1922), 238. Zur „orthodoxen“ Gruppe unter der Leitung von

Proclus siehe Tabbernee, Fake Prophecy, 68–70.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 261

(oder Diener?) Epigonos derjenige, der die „gottlosen Lehren“ des Noëtos-

Heraklitos-Duos von Smyrna nach Rom transportiert und dort „ausstreut“.40

Ferner ordnet die Refutatio auch Kleomenes, den Schüler des Epigonos in die

Reihe der Sukzessoren ein. Diesem kommt das Verdienst zu, den stadtrömi-

schen Ableger der Noëtianer in der pluralistischen Landschaft der städtischen

Christentümer fest etabliert zu haben.41 Im Unterschied zu Tertullianus sorgt

der Autor für eine „genaue“, wenngleich kaum schmeichelhafte Datierung der

Ereignisse: Epigonos kam nach Rom als „Zephyrinus meinte die Kirche zu ver-

walten; ein dummer und unverschämt habgieriger Mann“.42

Zwar entwirft die Refutatio ein recht komplexes Szenario zur Ausbreitung

des Monarchianismus in Rom, darin kommt Praxeas allerdings nicht einmal

ansatzweise vor.WederTertullianus, noch eine andereQuelle kennt oder nennt

Epigonos oder Kleomenes, geschweige denn die beschworene Noëtus – Epi-

gonos – Kleomenes – Calixtus-Achse. Wem sollte man also vertrauen? Der

Refutatio, die zwar alles andere als unparteiisch ist, dafür aber die lokalenEreig-

nisse aus erster Hand kennt? Oder dem Nordafrikaner, der sich auf dünnem

Eis bewegt, wenn er von den stadtrömischenAngelegenheiten berichtet? Dazu

kommtnoch, dass beideAutorenmit apologetisch-häresiographischenAbsich-

ten zur Feder greifen und deshalb kaum abgeneigt sind, manche Tatsachen auf

dem Altar eines überzeugenden Arguments zu opfern.43

Obwohl beide Narrative auf den ersten Blick vertrauenswürdig erscheinen,

erweist sich die Darstellung der Refutatio beim näheren Hinsehen als ten-

denziös, und das nicht nur gegenüber sämtlichen beteiligten Protagonisten.

Hinsichtlich Calixtus bedarf diese apodiktische Behauptung keiner weiteren

Diskussion, denn die abgrundtiefe Abneigung des Autors gegenüber Calixtus

40 Refutatio 9.7.1 (gcs Hippolytus iii, 240.16–19 Wendland): Γεγένηταί τις ὀνόματι Νοητός,

τῷ γένει Σμυρναῖος· οὗτος εἰσηγήσατο αἵρεσιν ἐκ τῶν Ἡρακλείτου δογμάτων. οὗ διάκονος καὶ

μαθητὴς γίνεται Ἐπίγονός τις τοὔνομα, ὃς τῇ Ῥώμῃ ἐπιδημήσας ἐπέσπειρε τὴν ἄθεον γνώ-

μην.

41 Refutatio 9.7.1 (gcs Hippolytus iii, 240,19–20Wendland): ᾧ μαθητεύσας Κλεομένης, καὶ βίῳ

καὶ τρόπῳ ἀλλότριος τῆς ἐκκλησίας, ἐκράτυνε τὸ δόγμα ….

42 Refutatio 9.7.1 (gcs Hippolytus iii, 240.20–22Wendland): κατ’ ἐκεῖνο καιροῦ Ζεφυρίνου διέ-

πειν νομίζοντος τὴν ἐκκλησίαν, ἀνδρὸς ἰδιώτου καὶ αἰσχροκερδοῦς.

43 ZurVerwendungder Rhetorik beiTertullianus siehe exemplarischRobertDick Sider, Anci-

ent Rhetoric and the Art of Tertullian, Oxford Theological Monographs (London: Oxford

University Press, 1971); Geoffrey D. Dunn, „Rhetorical Structure in Tertullian’s Ad Sca-

pulam,“ vc 56 (2002): 47–55; Geoffrey D. Dunn, „Rhetoric and Tertullian’s De Virginibus

Velandis,“ vc 59 (2005): 1–30; Geoffrey D. Dunn, Tertullian’s Aduersus Iudaeos: A Rhetorical

Analysis, PatristicMonograph Series 19 (Washington, D.C.: Catholic University of America

Press, 2008); Geoffrey D. Dunn, „Rhetoric and Tertullian: A Response,“ StPatr 65 (2013):

349–358.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 handl

kann man nicht übersehen. Zu einem geringeren Ausmaß gilt das auch für

seinen Vorgänger Zephyrinus.44 Der Grundtenor in Bezug auf Bischof Victor

klingt jedoch grundlegend anders. Obwohl er es kaum über eine Randnotiz

hinausschafft, gehört er zum Kreis der Auserwählten. Er wird neben Jesus

und Paulus sowie neben dem häresiographischen Vorbild Irenäus als „selig“

(μακάριος) bezeichnet.45 Dazu kommt noch, dass er als einziger Protagonist

der gesamten(!) Refutatio expressis verbis ἐπίσκοπος (Bischof) genannt wird.46

Weder seine Vorgänger noch seine Nachfolger werden als Träger des höchsten

kirchlichen Amtes mit einem offiziellen Amtstitel ausgewiesen.47 Vergleicht

man seineDarstellungmit der der verhasstenGegner Calixtus und Zephyrinus,

so wirkt er wie ein Leuchtturm imMeer häretischer Finsternis.48

Die strahlende Lichtgestalt Victors wäre jedoch – zumindest aus der Per-

spektive eines devoten Logos-Christologen – ernsthaft getrübt, wenn es sich

herausstellen würde, dass sich der durch angeblich49 heraklitische Spekula-

tionen verunreinigte „Monarchianismus“ bereits während seiner Amtszeit –

und noch schlimmer, durch seine Unterstützung – in Rom ausgebreitet hätte.

Doch die Sorge um den Heiligenschein Victors dürfte noch das geringste Pro-

blem darstellen. Würde nämlich der Autor gestehen, dass der verehrte Vorzei-

gebischof als Einfallstor des „Monarchianismus“ in Rom fungiert bzw. selbst

modalistische Glaubenssätze verbreitet hätte,50 müsste er gegen eine relativ

lange, dreigliedrige bischöfliche Sukzessionskette (Victor – Zephyrinus –Calix-

tus) vorgehen. Diese Ideen als eine von Calixtus erfundene „neue Häresie“ zu

charakterisieren, wäre nicht nur kühn, sondern auch leicht durchschaubar und

folglich kaumErfolg versprechend.Dazu kämenoch einweiteres Problem:Auf-

44 Für die Charakterisierung Zephyrinus’ in der Refutatio siehe eingehender Handl, Calixtus,

der Bischof.

45 Refutatio 5.9.21 für Jesus;Refutatio 8.20.3 für Paulus;Refutatio6.42.1 für Irenäus; sowieRefu-

tatio 9.12.10 für Victor. (gcs Hippolytus iii, 102.13; 239.11; 173.12; 247.29Wendland).

46 Refutatio 9.12.10 (gcs Hippolytus iii, 247.29Wendland).

47 So wird etwa Zephyrinus zum Kirchenverwalter (Ζεφυρίνου … νομίζοντος τὴν ἐκκλησίαν)

degradiert oder Calixtus als derjenige, der dem Bischofsthron nachjagte, karikiert (Κάλ-

λιστος … θηρώμενος τὸν τῆς ἐπισκοπῆς θρόνον). Refutatio 9.7.1; 9.11.1 (gcs Hippolytus iii,

240.21–22; 245.12–14Wendland).

48 Die Refutatio bezieht sich auf Victor nur am Rande, dafür aber wird er immer als ein posi-

tiver Charakter dargestellt. Siehe dazu eingehender Handl, Calixtus, der Bischof.

49 Vgl. Jaap Mansfeld, Heresiography in Context: Hippolytus’ Elenchos as a Source for Greek

Philosophy, PhA 56 (Leiden: Brill, 1992), 231–242; Hermann Josef Vogt, „Noet von Smyrna

und Heraklit: Bemerkungen zur Darstellung ihrer Lehren durch Hippolyt,“ zac 6 (2002):

59–80.

50 Siehe oben, Anm. 31.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 263

grund der dreigliedrigen bischöflichen Überlieferungskette käme eine solche

Bekämpfung einem „theologischen Himmelfahrtskommando“ gleich: Einen

gewählten und legitimen Bischof und Träger der apostolischen Lehrsukzes-

sion derHäresie zu bezichtigen, kannnoch unter bestimmtenUmständen zum

Erfolg führen.51 Aber gegen drei in Sukzession stehende Bischöfe zugleich vor-

zugehen, ist schlicht aussichtslos. Ferner wäre es eine Leistung ersten Ranges

zu erklären, warum ausgerechnet der Verfasser der Refutatio der Erste sein soll,

demdie bereits über 30 Jahre andauernde „Korrumpierung“ der Glaubenslehre

überhaupt auffällt. Der hierdurch erweckte Eindruck spräche eher gegen das

Aufbegehren des Autors als gegen die Bischöfe.Mit der Propagierung der Hera-

klitos – Noëtos – Epigonos – Kleomenes – Calixtus-Achse hingegen schafft sich

der Autor auf einen Schlag all diese Probleme vom Hals.

Die hier aufgestellte These, dass die von der Refutatio präsentierte Verbrei-

tung desMonarchianismus inRomstarkmanipulativ ist, lässt sich durch einige

weitere Beobachtungen untermauern. Dafür spricht erstens die Rolle, die der

Autor Zephyrinus zuteilt. Er wird als eine unfähige, ungebildete und habgie-

rige Marionette des Calixtus dargestellt, die nicht einmal die intellektuelle

Kapazität oder die theologische Kompetenz besitzt, eine Häresie zu erfinden.

Die durch ihn verkündete „älteste, uns im Wortlaut bekannte dogmatische

Erklärung eines römischen Bischofs“52 stammt nach der Refutatio ja nicht von

Zephyrinus selbst, vielmehr ist er den Manipulationen seines engsten Ver-

trauten Calixtus schutzlos ausgeliefert.53 Mit diesem Kunstgriff eliminiert der

Autor ein weiteres Kettenglied in der Sukzession und entgeht zugleich elegant

demProblem, dass derMonarchianismus schon seit Generationen von Bischö-

fen als „offizielle“ Lehre propagiert wurde.54 Zweitens erweist sich die ausge-

51 Wenn man ihm, wie dies z.B. der Autor tut, gleich zu Beginn jegliche Autorität abspricht

bzw. diese ins Gegenteil verkehrt. So wird Calixtus nicht als Bischof ausgewiesen, son-

dern nur einer, der dem Bischofsthron nachjagte. Ähnlich transformiert er das calixtische

Blutzeugnis geschickt zu einem Narrativ über List, Betrug und Augenwischerei und den

Bekenner-Bischof zu einem eiskalten Hochstapler-Opportunisten. Eine ähnliche Strate-

gie verfolgt auch Tertullianus in De pudicitia und in Ansätzen auch in Adversus Praxean.

Vgl. oben Anm. 11.

52 Vgl. mit dem Titel des Aufsatzes von Adolf von Harnack, „Die älteste uns im Wortlaut

bekannte dogmatische Erklärung eines römischenBischofs (Zephyrin beiHippolyt, Refut.

ix 11.),“ spaw.ph (1923): 51–57.

53 Refutatio 9.11.3 (gcs Hippolytus iii, 246.1–4Wendland).

54 Diese Herangehensweise hätte bei Victor nicht funktioniert. Während seiner Amtszeit

wechselte Calixtus entweder als Sklave Geld an der piscina publica, leistete Zwangsarbeit

in den Sardinischen Bergwerken oder weilte in Antium nach einer „Verbannung“ durch

Victor. Vgl. András Handl, „From Slave to Bishop: Callixtus’ Early Ecclesial Career and

Mechanisms of Clerical Promotion,“zac 25 (2021), 53–73.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 handl

dehnte Sukzessionskette zwischen Noëtos und Calixtus selbst dann als eine

geschickteKonstruktion,wennnichts gegen ihreHistorizität spricht. Durchdie

minutiöse Aufzählung vonVertretern wird die längere Präsenz desMonarchia-

nismus in Rom festgehalten, gleichzeitig aber Victor entlastet. Außerdemwird

eine Liste vorgelegt, die wohl damals wie heute kaum zu verifizieren ist. Bereits

zum Zeitpunkt der Publikation der Refutatio nach 222 lag die Wirkungszeit

von Epigonos bzw. von Kleomenes ca. 20 bis 30 Jahre zurück.55 Der zeitliche

Abstand arbeitete also für den Autor. Sollten die beiden genannten Protago-

nisten bereits verstorben gewesen sein, dann wäre die Kette nicht nur gegen

Einwände gesichert, sondern auch mit Namen verbunden, die zwar für einige

noch bekannt geklungen haben dürften, mit denen aber insgesamtwenig Kon-

kretes verbunden werden konnte.

Setzt man die Einzelteile zusammen, ergeben sich aus der Konstruktion

einer alternativen successio haereticorum folgende Vorteile für den Autor. Ers-

tens kann er auf diese Weise den langen Präsenz des Monarchianismus in

Rom zugeben, dennoch gleichzeitig Victor entlasten. Zweitens muss der Autor

dadurch nicht gegen eine längere, seit Victor bestehende und mittlerweile fest

etablierte bischöfliche Tradition vorgehen. Das Motiv der calixtischen Mani-

pulation erlaubt eine Spätdatierung des Phänomens in die Zeit des Zephyri-

nus. Lediglich ein Glied muss unterschlagen werden, nämlich Victor. Drittens

lässt sich dadurch sein Idealbischof im Handumdrehen von jeglichen mon-

archianischen „Vorwürfen“ befreien. Viertens macht es die lange Kette ohne

bischöfliche Protagonisten überhaupt erst möglich, Calixtus als Schulgründer

darzustellen. Und zum Schluss entzieht der Autor seine Angaben durch die

ausgedehnte Kette geschickt jeglicher Nachprüfbarkeit. Hiermit wird also eine

Erzählung geschaffen, die einerseits auf dem Boden historischer Gegebenhei-

ten steht, andererseits aber durch die Einfügung neuer Elemente bzw. durch

eine Rekontextualisierung mancher Ereignisse und Personen geschickt umin-

terpretiert wird. Diese Arbeitsweise entspricht weitgehend der Methode, die

der Autor bei der (Re-)Konstruktion der calixtischen Biographie durchweg ver-

wendet.56

Daraus folgt, dass der tertullianischen Überlieferung gegenüber der Refuta-

tio eindeutig der Vorrang zu geben ist. Das trifft auch auf die Etablierung einer

Chronologie zu. Doch nicht allein die Reaktionen auf die Neue Prophetie, die

55 Die Refutatio wurde mit hoher Wahrscheinlichkeit nach dem Tod des Calixtus, also nach

222 oder 223 verfasst. Vgl. András Handl, „Bishop Callistus i. of Rome (217?–222): AMartyr

or a Confessor?“, zac 18 (2014): 390–419, hier 401–402 mit Literatur.

56 Zur „biographischen Methode“ des Autors siehe Handl, Calixtus, der Bischof.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 265

indirekten Hinweise bei Tertullianus und bei Adversus omnes haereses spre-

chen dafür, dass Victor der in die Anonymität gedrängte Bischof aus Adversus

Praxeas war und dass sich der Modalismus bereits während seiner Amtszeit

in Rom ausbreitete. Auch die Angaben der Refutatio deuten in diese Rich-

tung. Dort wird zwar die Ankunft von Epigonos in der Zeit des Episkopats des

Zephyrinus angesetzt, eine Beobachtung weist jedoch darauf hin, dass diese

Angabe mit hoher Wahrscheinlichkeit frisiert wurde. Dazu muss man diesen

Bericht rückwärts lesen. Als Ausgangspunkt dient die dem Kleomenes attes-

tierte publikumswirksameVerbreitung der noëtischen Lehren. Diese geschieht

wohl unter Zephyrinus und sogar mit episkopaler Unterstützung. Kleomenes,

der Schüler des Epigonos,57 repräsentiert also die stadtrömische Schule der

„Monarchianer“ bereits in zweiter Generation. Der Wechsel auf die Leitungs-

ebene könnte durchaus ein Hinweis dafür sein, dass modalistische Lehren

eigentlich schon länger in Rom präsent sind, als dies vom Autor zugegeben

wird.

Die genaue zeitliche Verortung der Ereignisse spielt insgesamt keine große

Rolle, wenn man die durch Praxeas bezeugte Nähe zum Bischof sowie seinen

beachtlichen Einfluss auf das Verfahren gegen die Neuen Propheten bedenkt.

So ist es nämlichmehr alswahrscheinlich, dass der Autor ihn entweder persön-

lich oder zumindest vomHörensagen kannte.58Das Schweigen der Refutatio zu

Praxeas sowie seine Tilgung aus der Sukzessionskette der Häretiker weist dar-

auf hin, dass er im Werk absichtlich ignoriert wurde. Seine Erwähnung hätte

sowohl die sorgfältig bereinigte Chronologie als auch die Positionierung der

„calixtischen Häresie“ als Neuentwicklung zunichtegemacht. Die von der Refu-

tatio präsentierte Chronologie zur Verbreitung modalistischer Lehren unter

Zephyrinus und vor allem durch die Unterstützung von bzw. Implementierung

durch Calixtus ist stark tendenziös und eignet sich daher nur bedingt für eine

Rekonstruktion der Ereignisse.

Die hier vorgestellte These erklärt nicht nur das Schweigen der Refutatio,

sondern auch die verbliebenen Diskrepanzen zwischen der Erzählung der

Refutatio sowie den Zeugnissen der übrigen Quellen. ImHinblick auf Tertullia-

nus’ silentium zur Noëtos – Epigonos – Kleomenes-Achse lässt sich anführen,

dass sich diese wohl außerhalb des Interessenradius des Karthagers befand.

Er geht gegen Praxeas vor allem vor, weil sich dieser auf nordafrikanischem

Boden absetzt und dort seinen modalistischen Ansichten Gehör zu verschaf-

57 Refutatio 9.7.1–2 (gcs Hippolytus iii, 240.16–26Wendland).

58 Diese Beobachtung träfe erst recht dann zu, wenn man die praxeanischeWirkung in den

Zeitraum während des Episkopats des Zephyrinus verorten würde.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 handl

fen versucht. Das Epigonos-Kleomenes-Duo übt in Karthago hingegen keine

(erkennbare) Wirkung aus, die Tertullianus hätte auf den Plan rufen können.

Die Beobachtung, dass Praxeas in Adversus omnium haeresium sehr wohl, in

der Refutatio aber nicht erwähnt wird, bereitet auch kein ernsthaftes Kopf-

zerbrechen. Ob man den Autor von Adversus omnium haeresium bzw. deren

literarischer Vorlage und den der Refutatio als identisch betrachtet oder nicht,

hat keinen Einfluss auf die Tatsache, dass erst die Ereignisse der calixtischen

Amtszeit zur „Calixtus-Krise“ führen. Erst diese Krise macht das literarische

Vorgehen gegen den Bekenner-Bischof sowie die Entlastung Victors in der

Refutatio notwendig. Hält man an der identischen Autorenschaft fest, so spie-

gelt Adversus omnium haeresium die Auffassung und Haltung des Autors vor

der Krise wider (da sie ja schon während der Amtszeit von Zephyrinus abge-

fasst wurde), während die Refutatio dessen Einstellung danach festhält. Lehnt

man diese Identifikation ab, so erweist sich diese Frage sowieso als irrele-

vant.

4 Die Pseudonym-Hypothese

Zwar hat die gerade vorgestellte Einschätzung der Refutatio zur Ausbreitung

des „Monarchianismus“ in Rom erhebliche Implikationen für die Pseudonym-

Hypothese – es entfällt in diesem Fall die Notwendigkeit der folgenden Über-

legungen – dennoch erweist es sich als ertragreich, die Pseudonym-Hypothese

auf ihre Plausibilität hin zu befragen.

Die These, dass Praxeas als ein Spottname – auf Deutsch etwa mit „Wich-

tigtuer“ wiederzugeben – oder Pseudonym anzusehen sei, ist nicht nur alt,59

sondern stellt auch den populärsten Lösungsansatz des eingangs formulierten

Quellendilemmas dar. Drei Kandidaten wurden als mögliche Identifikationsfi-

59 Begründet hat Hermann Hagemann, Die Römische Kirche und ihr Einfluss auf Disciplin

undDogma in den ersten drei Jahrhunderten: Nach denQuellen auf ’s Neue untersucht (Frei-

burg: Herder, 1864), 234–237 diese Hypothese; seitdem wurde sie von einer ganzen Reihe

namhafter Gelehrter – des Öfteren nur im Detail voneinander abweichend – vertreten:

Harnack, Dogmengeschichte, 1:656; Evans, Adversus Praxean, 184–185; Barnes, Tertullian,

278–279; Geoffrey D. Dunn, Tertullian, The Early Church Fathers (London: Routledge,

2004), 24–25 hält sie für möglich. Geoffrey D. Dunn, „Roman and North African Christia-

nity,“ in The Routledge Companion to Early Christian Thought, hgg. von D. Jeffrey Bingham,

Routledge Companions (London: Routledge, 2010), 155, Anm. 19; Allen Brent, „Tertullian

on the Role of the Bishop,“ inTertullian and Paul, hgg. vonToddD. Still, Pauline and Patris-

tic Scholars in Debate 1 (New York, ny: Bloomsbury T & T Clark, 2013), 181–183 und siehe

Anm. 60, 61 und 62.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 267

guren ins Spiel gebracht: Calixtus,60 Epigonos61 sowie Irenäus.62 Besonders die

Identifikationmit Calixtus erlebte in den vergangenen Dekaden ein regelrech-

tes Revival.WährendAllen Brent vor allem aufgrund vermeintlicher biographi-

scher Parallelen für eine Identifikation argumentiert,63 siehtRonaldE.Heine es

aufgrund theologischer Übereinstimmungen als erwiesen an, dass Tertullianus

den Namen Praxeas benutzt, um gegen Calixtus bzw. seine Lehren vorzuge-

hen.64

Was die von Brent angenommene, primär auf Herkunft und Bekennersein

beruhende Identifikation betrifft, ist anzumerken, dass Praxeas nach Tertul-

lianus als Erster partipassionalistische Lehren aus Asien nach Rom brachte.65

Die Refutatio liefert keine Indizien zur Herkunft des Calixtus, er wird jedoch

von Anfang an als Sklave des Christen Carpophorus bezeichnet.66 Man kann

zwar nicht ausschließen, dass Calixtus als „Importware“ nach Rom kam; seine

Unfreiheit spricht jedenfalls eindeutig gegen eine aktive und vor allem freie

Lehrtätigkeit. Dieser Diskrepanz scheint sich auch Brent bewusst zu sein: „Per-

60 Lipsius, „UeberTertullian’s Schriftwider Praxeas“; Harnack,Dogmengeschichte, 1:656; Emil

Kroymann (Hg.), Adversus Praxean, Sammlung ausgewählter kirchen- und dogmenge-

schichtlicher Quellenschriften als Grundlage für Seminarübungen 2.8 (Tübingen: Mohr

[Siebeck], 1907), viii–ix; Allen Brent, Hippolytus and the Roman Church in the Third Cen-

tury: Communities in Tension before the Emergence of a Monarch-Bishop, Vigiliae Chris-

tianae Supplements 31 (Leiden: Brill, 1995), 526–527; Heine, „Christology,“ 58–60; Brent,

„Tertullian on the Role of the Bishop,“ 181–183; AndrewMcGowan, „Tertullian and the ‚Her-

etical‘ Origins of the ‚Orthodox‘ Trinity,“ jecs 14 (2006): 441.

61 Esser, Wer war Praxeas, 27; Moingt, Théologie Trinitaire de Tertullien, 90–91; Michael

Decker, „Die Monarchianer: Frühchristliche Theologie im Spannungsfeld zwischen Rom

und Kleinasien“ (Dissertation, Hamburg, 1987), 179–180.

62 Stuart George Hall, „Praxeas and Irenaeus,“ StPatr 14 (1976): 145–147.

63 Brent, Hippolytus, 525–529.

64 Heine, „Christology,“ 58–60. Diese Idee scheint auch nicht ganz neu zu sein, jedenfalls

kennt bzw. nennt Heine die Studie von Lipsius, „Ueber Tertullian’s Schrift wider Pra-

xeas,“ 724 nicht: „In Zephyrin und Kallistus ist der längstverschollene Praxeas wieder

aufgelebt, und ihre in der katholischen Kirche herrschende, aber von dem Montanis-

ten Tertullian als ketzerisch angefochtene Lehre ist es, welche die Schrift contra Praxean

bestreitet“. Ähnlich auch Langen, Geschichte, 193–200 und Harnack, Dogmengeschichte,

1:656 folgen Lipsius, auch wenn der Letztgenannter wesentlich vorsichtiger ist: Tertul-

lianus „spielt augenscheinlich auch auf die römischen Monarchianer, d.h. auf Zephyri-

nus und die von ihm Protegirten (sic!) an. In dieser Beobachtung beruht die Wahrheit

der Hypothese, Praxeas sei nur ein Name für einen bekannten römischen Monarchia-

ner.“

65 Tertullianus, Prax. 1.4 (ccsl 2, 1159.20 Kroymann/Evans): Nam iste primus ex Asia … Vgl.

auch mit Scarpat, Contro Prassea, 29; Prinzivalli, „Callisto i,“ 1:243.

66 Siehe die Rekonstruktion des calixtischen Werdegangs sowie die Chronologie seines Le-

bens bei Handl, Calixtus, der Bischof.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 handl

haps at all events this detail need not be stressed“.67 Aber nicht nur die Her-

kunft spricht gegen eine Identifikation des Praxeas mit Calixtus. Gravierende

Unterschiede ergeben sich auch bei der Betrachtung ihres unvollendeten Blut-

zeugnisses. Lediglich „einen kurzen und unbequemen Gefängnisaufenthalt“68

erlitt Praxeas nach der Darstellung des Tertullianus. Dass der Nordafrikaner

hier nicht zwischen martyr und confessor unterscheidet, soll nicht weiter stö-

ren, denn das tun ebenfalls weder die Refutatio noch andere zeitgenössische

Quellen.69

Bedeutend ist hingegen, dass, während der Karthager expressis verbis über

einen Gefängnisaufenthalt (carcer) referiert,70 sich die Refutatio auf eine Ver-

urteilung zur Zwangsarbeit εἰς μέταλλον (in den Bergwerken) in Sardinien be-

zieht.71 Bereits die angeblich „ähnlichen“, aber in Wirklichkeit eklatant unter-

schiedlichen biographischen Eckpunkte zwingen dazu, eine Identifikationmit

Calixtus ad acta zu legen.72 Das ist aber noch nicht alles. Calixtus wurde z.B.

nicht zumWiderruf seiner Lehren gezwungen, Praxeas aber sehr wohl.73 Fer-

ner spricht die innere Logik der Refutatio gegen eine solche Interpretation.

Wäre nämlich Calixtus tatsächlich identisch mit Praxeas und hätte dieser die

„gottlose Häresie“ als Erster von Asien nach Rom gebracht, so stellt sich die

Frage, wieso der Verfasser diese durchaus delikate Information nicht sofort

für seine Zwecke ausschlachtete. Das Argument, welches er sonst umständ-

lich über die Sukzessionskette Heraklitos – Noëtos – Epigonos – Kleomenes –

Calixtus etabliert, wäre ihm direkt auf dem Silbertablett serviert worden. Die

67 Trotz vorsichtiger Formulierung in Brent,Hippolytus, 526, referiert er ein paar Jahre später

die Praxeas-Calixtus Identifikation als eine Tatsache. Vgl. Brent, „Tertullian on the Role of

the Bishop,“ 180.

68 Tertullianus, Prax. 1.4 (ccsl 2, 1159.20–21 Kroymann/Evans): insuper de iactationemartyrii

inflatus ob solum et simplex et breue carceris taedium.

69 Handl, „Martyr or a Confessor,“ 400–401, insbesondere Anm. 35 und siehe auch James

A. Kelhoffer, „The Search for Confessors at the Council of Nicaea,“ jecs 19, no. 4 (2011):

589–599. Ich danke James Kelhoffer für diesen Hinweis.

70 Tertullianus spricht nicht über ad metalla, obwohl er den Unterschied auch semantisch

sehr wohl kennt. Siehe Tertullianus, Pud. 22.2 (ccsl 2, 1328.8–9 Dekkers) und die Ausfüh-

rungen zur Terminologie vonWiebke Bähnk, Von der Notwendigkeit des Leidens: die Theo-

logie des Martyriums bei Tertullian, Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 78

(Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2001), 110–124.

71 Refutatio 9.12.9 (gcs Hippolytus iii, 247.23–27Wendland): τῶν δὲ Ἰουδαίων ὑποβολὴν τοῦτο

νομισάντων, ὡς ζητοῦντος τοῦ Καρποφόρου ταύτῃ τῇ προφάσει ἐξελέσθαι αὐτόν, μᾶλλον ἐπι-

φθόνως κατεβόων τοῦ ἐπάρχου. ὁ δὲ κινηθεὶς ὑπ’ αὐτῶν, μαστιγώσας αὐτὸν ἔδωκεν εἰς μέταλλον

Σαρδονίας.

72 So bereits Scarpat,Contro Prassea, 28–36; GabinoUríbarri Bilbao, „Tres notas sobre elCon-

tra NoetumHipolitano,“EstEcl 72 (1997): 309–339, hier, 329.

73 Esser,Wer war Praxeas, 25–27.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 269

genannten Aspektemachen eine Identifikation beider Bekenner nochweniger

wahrscheinlich, als diese angesichts der biographischen Diskrepanzen ohne-

hin schon ist.

Der Vorschlag von Heine, nach dem Tertullianus in Adversus Praxeas nicht

nur die lokalen „Monarchianer“ bekämpft, sondern gleich auch gegen Bischof

Calixtus „austeilt“, entfaltet aufgrund kaum übersehbarer theologischer Ähn-

lichkeiten eine hoheÜberzeugungskraft.74 Bei dieser Annahme handelt es sich

jedoch nicht um Ergebnisse einer Untersuchung, sondern umdrei – zumTeil –

apodiktischische Vorentscheidungen. Die erste darunter bezieht sich auf die

Chronologie und geht davon aus, dass die erste Phase des Streits unter Zephy-

rinus und die zweite unter Calixtus stattfand.75 Die zweite postuliert, dass die

patripassionalistischen Lehren der ersten Phase und die anti-patripassiona-

listischen Lehren der zweiten Phase von zwei unterschiedlichen Personen

bzw. Personenkreisen entwickelt bzw. vertreten wurden. Und schließlich fol-

gert Heine aufgrund der Ähnlichkeiten zwischen den Lehren von Calixtus und

des „modalistischen Praxeas“ der zweiten Phase, „that Tertullian uses Praxeas’

name as a cover to attack the views of Callistus“.76 Was die Chronologie des

Streitablaufs betrifft, ist eine Spätdatierung – wie schon oben dargelegt – nicht

gerade unproblematisch.77 Bezüglich des zweiten Punktes könnte die ohne

Zweifel vorliegendeDisparität der Lehren tatsächlich auf zwei sich unterschei-

dende Personen(kreise) hindeuten. Eine solche Lesart ist möglich, aber nicht

zwingend.78

Im Hinblick auf die Ähnlichkeiten zwischen den Lehren der calixtischen

und praxeanischen zweiten Phase lässt sich einerseits festhalten, dass diese

Ähnlichkeiten kaum zu leugnen sind, andererseits ist es jedoch fraglich, ob

sie ausreichen, um hier eine (zweifelsfreie) Bezugnahme sicherzustellen. Da

die in der Refutatio dargelegten calixtischen Lehren in sich nicht schlüssig

74 Heine, „Christology,“ 59: „Tertullian combats it under the guise of the teachings of Pra-

xeas, but the views he attacks are those of Callistus which are having the effect of reviving

modalism in Carthage.“ Langen, Geschichte, 183–214 trieb den Vergleich bereits auf die

Spitze (und darüber hinaus) als er konstatierte, dass „die in der Person des Praxeas von

Tertullian bekämpfte Lehre … völlig identisch mit der von Kallistus weiter ausgebildeten,

beziehungsweise modificirten Lehre des Noetus“ ist.

75 Hierzu merkt Heine, „Christology,“ 59, lapidar an: „I follow those who accept Zephyrinus

as the Bishop when Praxeas visited Rome.“ Er zeigt zwar klares Problembewusstsein, legt

aber hier keine Begründung für seine Entscheidung vor.

76 Heine, „Christology,“ 59.

77 Vgl. oben, 258–260.

78 An dieser Stelle kommt man über mehr oder weniger plausible Vermutungen wohl kaum

hinaus.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 handl

sind und kein kohärentes System ergeben,79 liegen folglich nicht nur signifi-

kante Ähnlichkeiten, sondern auch eklatante Unterschiede vor, wie etwa der

calixtische Rückgriff auf den Logos-Begriff oder die Annahme, dass die Einheit

Gottes auch in der Fleischwerdung gewahrt bleibt und dass „der Fleischgewor-

dene der eine Gott genannt werden kann“.80 Zudem geht es Heine darum, die

calixtischen Lehren so weit wie möglich zu rekonstruieren. Die Passagen aus

Adversus Praxean dienen streckenweise als „Lückenfüller“ bzw. als Quelle für

die kritische Evaluierung des in der Refutatio Gesagten. Diese, an sich legitime

methodische Vorentscheidung limitiert erheblich den Aussagewert der Studie

hinsichtlich einer vermuteten oder realen calixtischen Ausrichtung. Eine sol-

che Ausrichtung ist zwar an sich denkbar, sie ist jedoch weder zwingend, noch

kann sie angesichts der chronologischen Einwände als erwiesen gelten.

Die anderen beiden Identifikationsversuche mit Epigonos und Irenäus wir-

ken nicht wesentlich überzeugender. Die besondere Stärke der Epigonos-Hy-

pothese besteht darin, dass es genauso schwierig ist, diese zu widerlegen wie

sie nachzuweisen. DasMinimale, wasman zu Epigonos aus der Refutatioweiß,

reicht beim besten Willen nicht aus, belastbare Anhaltspunkte für eine Iden-

tifikation zu finden.81 Gegen die Vermutung, dass Irenäus hinter dem Pseud-

onym verborgen ist, sprechen drei Beobachtungen. Erstens, dass der Lyoner

Bischof weder vonTertullianus noch vomAutor der Refutatio alsModalist oder

als Monarchianer wahrgenommen wurde, obwohl beide seinWerk eingehend

kannten und extensiv nutzten.82 Zweitens, diente Irenäus beiden Schriftstel-

lern als häresiologisches Vorbild und wurde als solches auch wertgeschätzt.83

Und drittens weist nichts darauf hin, dass der Lyoner jemals in Karthago gewe-

sen wäre.

Ferner soll sich jede Hypothese, die die Diskrepanzen der Quellen durch die

Annahme eines Pseudonyms zu lösen versucht, die Frage nach Tertullianus’

79 Dies hat bereits Döllinger, Hippolytus und Kallistus, 232–236 scharfsinnig gezeigt.

80 Gerber, „Calixt von Rom,“ 230, 235–236.

81 So etwa schon Sieben, Adversus Praxean, 32–33.

82 Die terullianischeHochschätzung dürfte daher rühren, dass seinTraktat AdversusValenti-

nianos anweitenTeilen auf Irenäus’AdversusHaereses beruht bzw. sich als eine paraphra-

sierende Übertragung dessen erweist. Vgl. Mark Timothy Riley, „Q.S. Fl. Tertulliani Adver-

sus Valentinianos: Text, Translation, and Commentary“ (PhD diss., Stanford University,

1971), insbesondere 121–173. Ähnliches gilt auch für die Refutatio. Vgl. z.B. Miroslav Mar-

covich (Hg.), Hippolytus: Refutatio omnium haeresium, pts 25 (Berlin: de Gruyter, 1986),

32–41.

83 Während der Autor Irenäus „seligspricht“ (vgl. oben Anm. 44), nennt Tertullianus ihn in

einem anderenWerk einen der principales magistri. Tertullianus, Val. 5.1 (ccsl 2, 756.1–15

Kroymann).

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 271

Motivation für den Gebrauch des Pseudonyms gefallen lassen. Der in forensi-

scher Rhetorik bestens ausgebildete Nordafrikaner setzt rhetorische Figuren

nicht nach Belieben ein. Vielmehr tut er das, wenn er darin einen handfes-

ten Vorteil für seine Sache bzw. für sein Argument sieht. Die Frage nach der

Motivation wird gerne übersehen, da sie den Finger auf den wunden Punkt

legt. Es erscheint mir jedenfalls als unwahrscheinlich, dass die tertullianische

Zurückhaltung in der Furcht vor Repressalien durch verunglimpfte Autoritä-

ten begründet wäre. Das literarische Schaffen Tertullianus’ zeigt eindrücklich,

dass er keinerlei Skrupel hat, wenn es um die Verteidigung der (oder seiner)

Wahrheit geht: Ob es sich dabei um die imaginären Adressaten des Apologeti-

cum,84 um den karthagischen Lokalbischof oder möglicherweise den Bischof

von Rom85 handelt, spielt für den Nordafrikaner keine Rolle. Dazu kommt

noch, dass die wie auch immer gearteten Repressalien aus Rom (oder aus Kar-

thago) sowieso nicht zu erwarten waren.86 Wenn man also das Eingangsdi-

lemma durch die Annahme eines Pseudonyms zu lösen versucht, genügt es

nicht, nach einer mehr oder weniger geeigneten Identifikationsfigur Ausschau

zu halten. Auch die Darlegung der tertullianischen Motivation dafür bedarf

einer näheren Erörterung. Bis dahin darf man aber jeder Hypothese, die sugge-

riert, Tertullianus habe „Praxeas“ geschrieben, aber jemand anderen gemeint,

mit einer gehörigen Portion Skepsis begegnen.

Die Frage, ob beim Namen Praxeas tatsächlich mit einem Pseudonym bzw.

einem Stellvertreter gerechnet werden muss, weist über die Kandidatensuche

hinaus und berührt den Ausgangspunkt der Hypothesenbildung. Als erster

Schritt in Richtung Pseudonym wird gern darauf hingewiesen, dass Praxeas

„a very unusual name“87 sei, und dass dieser als ein Spott- oder Spitzname

interpretiert werden kann. Unabhängig von der Frage, ob die angenommene

oder tatsächliche Außergewöhnlichkeit grundsätzlich eher für oder gegen die

Historizität spricht, wurde bis jetzt nicht viel Zeit und Papier für eine ono-

84 Tobias Georges, Tertullian: Apologeticum, Kommentar zu frühchristlichen Apologeten 11

(Freiburg: Herder, 2011), 44–46.

85 Tertullianus, Pud. 1.6 (ccsl 2, 1281.26–1282.27 Dekkers).

86 Neuere Forschungen zur Genese des römischen Episkopats legen nahe, dass selbst noch

Calixtus – an dieser Hinsicht unterscheidet er sich kaum von seinen Vorgängern – pri-

mär damit beschäftigt ist, seine eigene Autorität auf stadtrömischem Boden zu sichern;

zu überregionalen Ansprüche fehlt in dieser Zeit noch jegliche Spur. Bereits Brent,Hippo-

lytus, 453–457; abweichend im Ergebnis, aber mit der späten Etablierung einverstanden

ist Handl, „Viktor i. von Rom“. ZumOsterfeststreit unter Victor, der gern als erster Versuch

der Durchsetzung von Primatsansprüchen gewertet wird, siehe insbesondere idem. 25–

42.

87 So etwa hier Brent, Hippolytus, 525.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 handl

mastische (namenkundliche) Betrachtung verschwendet. Auf diese Lakune

soll hier nun kurz eingegangen werden.

Gleich eingangs lässt sich festhalten, dass die Hauptform Πραξίας in den

schriftlichen Quellen in der Tat nicht sonderlich oft vorkommt. Dennoch las-

sen sich 46 Belege aus Ägypten und 105 Belege aus Griechenland bzw. der

östlichen Ägäis zwischen dem 6. vor- und 3. nachchristlichen Jahrhundert fin-

den.88 Die Namensform Πραξέας kommt hingegen ausgesprochen selten vor.

Sie wird nur sechsmal in Ägypten und neunmal im nordöstlichen Mittelmeer-

raum bezeugt.89 Umso bedeutender ist ein Grabaltar, der in der phrygischen

Eumeneia (heute Işıklı/Türkei) gefunden wurde. Ein gewisser A. Aurelios Zoti-

kos, ein Ratsherr aus Eumeneia, errichtete ihn für sich selbst und seine Fami-

lie.90 Die elaborierte Inschrift verrät u.a. auch, dass Zotikos „Sohn des Praxeas“

und dazu noch möglicherweise ein Christ gewesen sei. Die Formulierung πρὸς

τὸν θεόν in der letzten Zeile deutet jedenfalls in Richtung Monotheismus. Der

Altar samt Inschrift wird ins 3. nachchristliche Jahrhundert datiert, was wie-

derum einen erheblichen Spielraum für die Bestimmung der Lebzeiten des

Vaters übrig lässt. Man wird nicht besonders falsch liegen, wenn man Πρα-

ξίας aus Eumeneia chronologisch zwischen der zweiten Hälfte des 2. und der

ersten Hälfte des 3. Jahrhundert einordnet. Die Signifikanz dieser Inschrift

liegt auf der Hand. Sie verdeutlicht erstens, dass ein Mann namens Πραξίας

einst existierte; zweitens, dass dieser durchaus ein Zeitgenosse des tertullia-

nischen Praxeas hätte sein können; drittens, dass er möglicherweise Christ

war; und schließlich, dass er aus einer Region stammte, die mit der tertullia-

nischen Herkunftsangabe Asia minor korrespondiert. „Beweisen“ kann diese

Inschrift natürlich nicht viel. DerNachweis, dass derNamePraxeas allen Eigen-

tümlichkeiten zum Trotz im Alltag genutzt wurde, und dazu noch in dersel-

88 Siehe etwa das Vorkommen des Namens auf Papyri in der Trismegistos-Datenbank: https:

//www.trismegistos.org/ref/ref_list.php?namvar_id=3938 (abgerufen 22.11.2020) und das

Lexicon of Greek Personal Names für den Ägäis-Raum: http://clas-lgpn2.classics.ox.ac.uk/c

gi-bin/lgpn_search.cgi?namenoaccents=Πραξιας (abgerufen 22.11.2020).

89 Vgl. https://www.trismegistos.org/ref/ref_list.php?namvar_id=36624 (abgerufen 22.11.

2020) sowie http://clas-lgpn2.classics.ox.ac.uk/cgi-bin/lgpn_search.cgi?namenoaccents=

Πραξεας (abgerufen 22.11.2020).

90 icg 1029. Cilliers Breytenbach et al., „Inscription icg 1029,“ Inscriptiones Christianae

Graecae (Edition Topoi, 2015), http://repository.edition-topoi.org/collection/icg/object/

1029. Αὐρ(ήλιος) Ζωτικ̣ὸς Πραξίου Εὐμενεὺς / βουλευτὴς κατεσκεύ- / ασεν τὸ ἡρῷον ἑαυτῷ / καὶ

τεῖ̳ ̳ γυναικί μου Γλυ- / κωνίδι καὶ τοῖς τέκνοις / μου Αὐρ(ηλίῳ) Ζωτικῷ τῷ υἱῷ / μου καὶ Διονυ-

σίῳ καὶ / Ἀμ̳μ̳ίᾳ τῇ θυγατρί μου [[καὶ]] / καὶ Μερτίν̳ῃ̳ τ̳ε̳ι̳θεῖδι· ἑτέρῳ / οὐδενὶ ἔξεστι τεθῆ̳ν̳αι·/

εἰ δέ τις ἐπιτηδεύσει ἕτε- / ρόν τινα θεῖναι, θή̳σ̳ει ἰς τὸ / ἱερώτατον ταμ̳εῖ̳ον (δην.) ͵βφʹ, τὸ δὲ /

πάντων̳ μ̳̳εῖ̳ζον̳,̳ {̳̳ε}̳̳ ἔσται αὐτῷ / πρὸς τὸν θεόν.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 273

ben geographischen Region, ist jedoch an sich bedeutend genug. Sie schließt

zwar nicht aus, dass Tertullianus Praxeas als Spottnamen nutzt, macht aller-

dings entsprechende Überlegungen weder durchschlagskräftiger, noch erhöht

sie denDruck zu einer entsprechendenAnnahme. Es dürfte eher das Gegenteil

zutreffen.

Fügt man die einzelnen Befunde der Pseudonymfrage zu einem Gesamt-

bild zusammen, so ergibt sich daraus ein homogenes Ganzes. Wenn es um

die Identifizierung des Praxeas mit Calixtus geht, so sprechen die Quellen

eine eindeutige Sprache. Die biographischen Ungereimtheiten sind so gravie-

rend, dass diese These getrost ad acta gelegt werden darf. Ähnlich verhält es

sich auch mit der Vermutung, Tertullianus habe die Lehren des Bischofs unter

dem Deckmantel des Praxeas angegriffen. Unabhängig von der eher apodik-

tisch vorgebrachten Hypothese stellt sich hier vor allem die Frage nach der

Motivation des in forensischer Rhetorik versierten Karthagers. Die Überle-

gung, Tertullianus wollte möglichen (institutionellen) Repressalien aus dem

Weg gehen, erweist sich angesichts neuerer Forschungen zur Entwicklung des

stadtrömischen Bischofsamtes als wenig überzeugend.91 Dazu kommt noch,

dass die Annahme eines Pseudonyms alles andere als zwingend ist. Der Name

ist nämlich in einer zeitgenössischen Quelle aus der kleinasiatischen Heimat

des Praxeas nachweisbar. Kurzum, eine Identifikation des Praxeas mit einem

bekannten Protagonisten der stadtrömischen Kirche ist so überzeugend wie

zwingend.

5 Schlussbrettachtung

Die eingangs gestellte Frage, obman der polemischen Refutatio oder demmög-

licherweise defizitäres Wissen präsentierenden Tertullianus vertrauen sollte,

wenn es um die Ankunft und Entfaltung modalistischer Lehren am Ende des

2. Jahrhunderts in Rom geht, lässt sich mit wünschenswerter Eindeutigkeit

beantworten. Trotz geographischer, temporärer Distanz und geballter Pole-

mik ist dem Nordafrikaner der Vorzug zu geben. Die Refutatio verfolgt in die-

sem Zusammenhang eine klare Agenda. Die Argumentation dient hier sei-

nemprimärenZiel, seinemverhasstenKontrahentenBischof Calixtus als einen

Betrüger, Scharlatan und Häretiker zu diffamieren. Um diesem Ziel näher zu

kommen, geht der Autor der Refutatio mit gewohnter Behutsamkeit vor. Er

ordnet seinen Bischof-Gegner in eine Sukzessionskette von Häretikern ein

91 Siehe oben, Anm. 85.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 handl

und beschuldigt ihn, einemodalistisch geprägtemonarchianische Christologie

adaptiert, mit anderen Lehren kombiniert und in einer eigens dafür gegrün-

deten Schule nach dem Vorbild der Philosophenschulen verbreitet zu haben.

Eine signifikanteHerausforderung dieserHerangehensweise besteht allerdings

darin, dass die modalistischen Ideen nicht erst mit dem Episkopat Calixtus’

in Rom salonfähig wurden. Fragmentarische Hinweise sowie der Bericht des

Tertullianus über die Ankunft undWirkung des Patripassionalisten Praxeas in

Rom deuten darauf hin, dass Generationen von römischen Bischöfen spätes-

tens seit Victor (ca. 189–199) entsprechende christologische Ansichten propa-

gierten.Die BemühungdesAutors,Victor imbestmöglichenLicht darzustellen,

vereinfacht diese Aufgabe nicht. Um dennoch den Spagat zwischen seinem

literarischen Ziel und der Wirklichkeit zu schaffen, bleibt dem Autor nichts

anderes übrig, als manche Fakten unberücksichtigt zu lassen bzw. diese neu

zu interpretieren.

Das „prominenteste“Opfer dieserUminterpretationskampagne ist der klein-

asiatische Bekenner Praxeas. Obwohl ihn der Autor der Refutatio zumindest

vom Hörensagen kennen muss, weil er allem Anschein nach schon während

des Episkopats Victors, also am Ende des 2. Jahrhunderts in Rom tätig ist und

sogar Einfluss auf denBischof ausübt,wird er schlichtweg ignoriert.Mit diesem

Griff gelingt es dem Autor, die Ankunft von modalistischen Glaubenssätzen

in Rom von Victor zu entkoppeln. Als ein weiterer Schritt wird eine Alterna-

tivroute für die Ausbreitung geboten und der Diakon (oder Diener?) Epigonos

ins Rampenlicht gestellt. Nach der Refutatio ist er es, der die angeblich durch

die heraklitische Philosophie verunreinigten noëtianischen Glaubensformeln

nach Rom transportiert. Dass Epigonos schonwährendVictors Episkopat nach

Rom kam, ist alles andere als unwahrscheinlich, doch die Refutatio verbindet

dies gezielt mit der Amtszeit des Bischofs Zephyrinus (ca. 199–217). In dieselbe

Richtung weist auch die Erwähnung von Kleomenes. Diesen stellt der Autor

als den Vorsteher der Gruppe in zweiter Generation vor. Als Nachfolger von

Kleomenes wird ihm episkopale Unterstützung durch Zephyrinus nachgesagt.

Die Entwicklung und Werbung für diese Alternativroute in der Refutatio bie-

tet dem Autor die einmalige Chance, die Ausbreitung modalistischer Lehren

eine Bischofsgeneration später, also statt unter Victor erst unter Zephyrinus

anzusetzen. Damit kommt er seinem Ziel einen Schritt näher, Calixtus als Sek-

tengründer darzustellen. Als nächster Schritt wird der Nachfolger von Victor,

der ebenfalls modalistisch lehrende Zephyrinus aus der bischöflichen Sukzes-

sion eliminiert.Dabeiwirddieser als eineunfähige, dilettantischeundkorrupte

Marionette des Calixtus dargestellt, der alles nachplappert, was sein engster

Vertrauter ihm in denMund legt. Erst nach demTod des Zephyrinus tritt Calix-

tus aus dessen Schatten hervor und übersteigt ihn gleich seinem Vorgänger in

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 275

jeglicher Hinsicht. Er greift nicht nur die Lehren des bereits solide etablierten

Kleomenes auf, sondern „gründet“ auch die Sekte der „Calixtianer“.92

Das Schweigen zu Praxeas ist also in dreifacher Hinsicht unentbehrlich für

den Autor der Refutatio. Erstens wird damit die frühe Ankunft des Monarchia-

nismus in Rom eliminiert. Zweitens wird dieWeste Victors rein gehalten, inso-

fern er nicht als Einfallstor der „gottlosen Lehre“ Verantwortung tragen muss.

Und zum Schluss muss der Autor nicht gegen Lehrsätze vorgehen, die bereits

durch drei Generationen von Bischöfen vertretenwerden und daher bereits als

„apostolische Tradition“ qualifiziert sind.

Es spricht also nichts dagegen anzunehmen, dass Praxeas und Epigonos

während der Amtszeit Victors oder sogar noch etwas früher mehr oder weni-

ger gleichzeitig nach Rom kamen. Obwohl die beiden relativ ähnliche Glau-

benssätze bezüglich des Vater-Sohn-Verhältnisses propagieren, schlagen sie

dennoch unterschiedliche Wege ein. Epigonos widmet sich primär der Lehr-

tätigkeit und gründet einen Ableger der Noëtianer in Rom. Unter der Leitung

seines Schülers Kleomenes erfährt die Schule nicht nur kräftigen Aufwind,

sondern scheint bereits fest inmitten der stadtrömischen Christentümer eta-

bliert zu sein. Sie steht offenbar in engem intellektuellem Austauschmit ande-

ren Christentümern, darunter auch mit der Bischofskirche um Zephyrinus.

Die Interaktion ist offenbar bilateral. Der Bischof integriert Teile der noëtiani-

schen Glaubenssätze in seine eigene Lehre und unterstützt die Tätigkeit von

Kleomenes.93 Im Unterschied dazu betätigt sich Praxeas auf der kirchenpo-

litischen Bühne, als er Bischof Victor zu einem Schlag gegen den Lokalable-

ger der Neuen Propheten drängt. Vermutlich gelang es ihm auch mindestens

teilweise, Victor für seine aus Kleinasien importierten monarchianischen Leh-

ren patripassionalistischer Prägung zu gewinnen. Jedenfalls zeigt sich bereits

Victor modalistischen Spekulationen zugeneigt. Wenn Praxeas jemals darauf

bedacht war, eine Schule auf römischem Boden zu gründen, scheiterte er

wohl. Weder Tertullianus noch andere Quellen wie etwa die Refutatio oder

Pseudo-Tertullianus’Adversus omnes haereseswissen von einer praxeanischen

Schule in Rom bzw. von einer entsprechenden Unternehmung. Wahrschein-

licher scheint es mir, dass Praxeas seine Wirkung innerhalb der Bischofskir-

che entfaltete. Seine Nähe zu Victor hätte dies nicht nur erlaubt, sondern

auch begünstigt. Für eine solche Interpretation spräche auch Tertullianus’

Traktat gegen Praxeas. Dieser impliziert eine Schulgründung weder in Rom

noch in Karthago; dafür legt er aber nahe, dass Praxeas seiner Lehr-

92 Refutatio 9.12.26 (gcs Hippolytus iii, 251.1–7Wendland).

93 Refutatio 9.7.2 (gcs Hippolytus iii, 240.19–26Wendland).

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 handl

tätigkeit innerhalb der „Physikergemeinde“, also inmitten des karthagischen

Gemeindechristentums nachging.

Der hier vorgelegte Lösungsansatz bietet mehrere Vorteile. Der bedeutend-

ste darunter ist, dass das silentium des Autors zurWirkung des Praxeas in Rom

nicht durch externe Faktoren, sondern alleine aus einer literarischen Ausle-

gung der Refutatio heraus erklärt werden kann und folgt der internen Logik des

Calixtusreferats. Er verfolgt dabei allerdings nicht nur die üblichen Ziele, wie

etwa die Verleumdungskampagne gegen Calixtus oder die Verschonung Vic-

tors, sondern für ihn stellt die Darlegung der Ausbreitung des modalistischen

Monarchianismus in Rom einen unentbehrlichen Baustein dar, um diese Ziele

zu verwirklichen. Ein weiterer Vorteil dieses Lösungsansatzes besteht darin,

dass er weder zusätzlicher Hilfskonstrukte wie etwa einer Früh- oder Spät-

datierung der Ereignisse in Rom oder in Karthago bedarf, noch man die Ver-

trauenswürdigkeit der Quellen Tertullianus’ infrage stellen muss; auch muss

man dem Autor der Refutatio keinerlei Gedächtnislücken bescheinigen. Nicht

zuletzt kommt sie ohne die Annahme eines Pseudonyms aus. Diese bleibt zwar

eine mögliche, jedoch angesichts der aufgezeigten Schwächen und Probleme

nicht gerade wahrscheinliche Option zur Klärung des Sachverhalts.

Reflektiertmandie Ergebnisse auf demHorizont des Leitthemas dieser Fest-

schrift, so fällt einem vor allem auf, wie wenig die Quellen über Gottestdienst-

praxis, Eucharistie, Taufe, Katechumenat usw. selbst dann verraten, wennman

sie „gegen den Strich“ liest. Es gibt dennoch einige wenige Beobachtungen,

die in diesem Zusammenhang von Bedeutung sind und auf zwei entgegenwir-

kende Kräfte hinweisen. Zum einen ist es auffällig, dass der Autor, der sonst

sehr gern die mit magischen Elementen angereicherte Gottesdienstpraxis der

„Gnostiker“ in der Refutatioweitschweifig darlegt,94 diesbezüglichweder Calix-

tus aufs Korn nimmt, noch entsprechende Vorwürfe gegen „seine Schule“ vor-

bringt. Diese Beobachtung könnte einen Hinweis darauf liefern, dass es einen

Trend zur Vereinheitlichung der liturgischen Praxis innerhalb der Bischofskir-

che gegeben habe und dass der Autor trotz seiner Distanzierung zur Bischofs-

kirche deren liturgische Ausprägungen teilte.

Zumanderendeuten eineReihe von vereinzelten Indizien auf eine unglaub-

liche Vielfalt an liturgischen Formen hin, die in Rom für Jahrzehnte, wenn

nicht für Jahrhunderte friedlich nebeneinander koexistierten, aber manchmal

mit aller Wucht aufeinanderprallten. Ein gutes Beispiel für Letzteres ist etwa

die „Liturgiereform“ Victors, den Ostertermin zumindest innerhalb der in Rom

94 Vgl. James A. Kelhoffer, „ ‚Hippolytus‘ and Magic: An Examination of Elenchos iv 28–42

and Related Passages in Light of the Papyri GraecaeMagicae,“zac 11, no. 3 (2008): 517–548.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 277

aktiven Christentümer zu vereinheitlichen. Bemerkenswert ist es dabei, dass

ein alternativer Ostertermin, also eine abweichende liturgische Praxis für den

Autor der Refutatio reichte, ihre Befürworter als Häretiker zu etikettieren. Auf

bunte Diversität in der Kultpraxis deuten etwa gerade erwähnte Ausführun-

gen der Refutatio zu unterschiedlichen magischen Tricks der „Gnostiker“ hin,

die zwar traditionell scharf von einer „(Proto-)Orthodoxie“ getrennt betrachtet

werden, aber sich selbst oft als Christen definierten und mit „(proto-)orthodo-

xen“ Gemeinden in eng(erer) Verbindung standen. In dieselbe Richtung dürf-

ten die Ankunft und Wirkung von Praxeas und insbesondere von Epigonus

in Rom hindeuten. Sie brachten nämlich nicht nur die Idee eines „gekreuzig-

ten Gottes“ nach Rom mit, sondern auch ihre eigenen liturgischen Traditio-

nen.

Bibliographie

Bähnk, Wiebke. Von der Notwendigkeit des Leidens: Die Theologie des Martyriums bei

Tertullian. Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 78. Göttingen: Van-

denhoeck & Ruprecht, 2001.

Barnes, Timothy D. Tertullian: A Historical and Literary Study. Oxford: Clarendon, 1971.

Botte, Bernard (Hg.). La tradition apostolique: D’après les anciennes versions. sc 11. Paris:

Cerf, 1946.

Bradshaw, Paul. „Conclusions Shaping Evidence: An Examination of the Scholarship

Surrounding the Supposed Apostolic Tradition of Hippolytus.“ S. 13–30 in Sanctify-

ing Texts, Transforming Rituals. Hgg. von Paul van Geest, Marcel Poorthuis und Els

Rose. Brill’s Studies in Catholic Theology 5. Leiden: Brill, 2017.

Brent, Allen. Hippolytus and the Roman Church in the Third Century: Communities in

Tensionbefore theEmergenceof aMonarch-Bishop. VigiliaeChristianae Supplements

31. Leiden: Brill, 1995.

Brent, Allen. „Tertullian on the Role of the Bishop.“ S. 165–185 inTertullian and Paul. Hg.

von Todd D. Still. Pauline and Patristic Scholars in Debate 1. New York: Bloomsbury

T & T Clark, 2013.

Breytenbach, Cilliers, et al. „Inscription icg 1029.“ Inscriptiones Christianae Graecae.

Edition Topoi, 2015, online: http://repository.edition-topoi.org/collection/icg/objec

t/1029.

Butterweck, Christel. „Tertullian, Quintus Septimius Florens (gest. nach 220).“ tre

33:93–107.

Castelli, Emanuele. „L’Elenchos, ovverouna ‘biblioteca’ contro le eresie.“ S. 21–56 inCon-

futazione di tutte le eresie. Hg. von Aldo Magris. Letteratura cristiana antica nouva

serie 25. Brescia: Morcelliana, 2012.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 handl

Decker,Michael. „DieMonarchianer: FrühchristlicheTheologie im Spannungsfeld zwi-

schen Rom und Kleinasien.“ Diss., Hamburg, 1987.

Döllinger, Ignaz. Hippolytus und Kallistus: Oder die römische Kirche in der ersten Hälfte

des dritten Jahrhunderts; mit Rücksicht auf die Schriften und Abhandlungen der

hh. Bunsen,Wordsworth, Baur und Gieseler. Regensburg: Manz, 1853.

Dunn, Geoffrey D. „Rhetoric and Tertullian: A Response.“ StPatr 65 (2013): 349–358.

Dunn, Geoffrey D. „Rhetoric and Tertullian’s DeVirginibus Velandis.“ vc 59 (2005): 1–30.

Dunn, Geoffrey D. „Rhetorical Structure in Tertullian’s Ad Scapulam.“ vc 56 (2002): 47–

55.

Dunn, Geoffrey D. „Roman and North African Christianity.“ S. 154–171 in The Routledge

Companion to Early Christian Thought. Hg. von D. Jeffrey Bingham. Routledge Com-

panions. London: Routledge, 2010.

Dunn, Geoffrey D. Tertullian. The Early Church Fathers. London: Routledge, 2004.

Dunn, Geoffrey D. Tertullian’s Aduersus Iudaeos: A Rhetorical Analysis. Patristic Mono-

graph Series 19. Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 2008.

Ekenberg, Anders (Hg.).Hippolytos, Den apostoliska traditionen. Kristna klassiker. Upp-

sala: Katolska bokförlaget, 1994.

Esser, Gerhard. Wer war Praxeas? Programm zur Feier des Gedächtnisses des Stif-

ters der Universität Königs Friedrich Wilhelm iii. Bonn: Carl Georgi Universitäts-

Buchdruckerei, 1910.

Evans, Ernest (Hg.). Tertullianus, Adversus Praxean Liber: The Text Edited, with an Intro-

duction, Translation, and Commentary. London: S.P.C.K., 1948

Eusebius von Caesarea. Die Kirchengeschichte. Hg. von Eduard Schwartz. 3 Bde. gcs 9.

Leipzig: Hinrichs, 1903–1909.

Georges, Tobias.Tertullian:Apologeticum. Kommentar zu frühchristlichenApologeten

11. Freiburg: Herder, 2011.

Gerber, Simon. „Calixt von Romund dermonarchianische Streit.“zac 5 (2001): 213–339.

Hagemann, Hermann. Die Römische Kirche und ihr Einfluss auf Disciplin und Dogma

in den ersten drei Jahrhunderten: Nach den Quellen auf ’s Neue untersucht. Freiburg:

Herder, 1864.

Hall, Stuart George. „Praxeas and Irenaeus.“ StPatr 14 (1976): 145–147.

Handl, András. „Bishop Callistus i. of Rome (217?–222): A Martyr or a Confessor?“ zac

18 (2014): 390–419.

Handl, András. Calixtus i, der Bischof von Rom und der Konflikt um seine Person in der

Refutatio omnium haeresium. Vigiliae Christianae Supplements. Leiden: Brill, forth-

coming.

Handl, András. „FromSlave toBishop: Callixtus’ Early Ecclesial Career andMechanisms

of Clerical Promotion.“zac 25 (2021): 53–73.

Handl, András. „All Roads Lead toConflict? ChristianMigration to Rome circa 200.“ jac

63 (2020), forthcoming.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 279

Handl, András. „Viktor i. (189?–199?) von Romund die Entstehung des ‚monarchischen‘

Episkopats in Rom.“ se 55 (2016): 7–56.

Harnack, Adolf von. „Die älteste uns im Wortlaut bekannte dogmatische Erklärung

eines römischen Bischofs (Zephyrin bei Hippolyt, Refut. ix 11.).“ spaw.ph (1923): 51–

57.

Harnack, Adolf von. Lehrbuch der Dogmengeschichte. Bd. i: Die Entstehung des kirchli-

chen Dogmas. 2. Aufl. Tübingen: Mohr, 1888.

Heine, Ronald E. „The Christology of Callistus.“ jts 49 (1998): 56–91.

Hübner, ReinhardM. „Melito von Sardes und Noët von Smyrna.“ S. 1–37 in Der Paradox

Eine: Antignostischer Monarchianismus im zweiten Jahrhundert. Hg. von Reinhard

M. Hübner. Vigiliae Christianae Supplements 50. Leiden: Brill, 1999.

Hübner, ReinhardM. „Εἷς θεὸς Ἰησου̑ςΧριστός: ZumchristlichenGottesglauben imzwei-

ten Jahrhundert – ein Versuch.“ S. 207–238 in Der Paradox Eine: Antignostischer

Monarchianismus im zweiten Jahrhundert. Hg. von Reinhard M. Hübner. Vigiliae

Christianae Supplements 50. Leiden: Brill, 1999.

Kelhoffer, James A. „ ‚Hippolytus,‘ Magic and ‚Heretical‘ MiracleWorkers: An Examina-

tionof Elenchos iv. 28–42 andRelatedPassages in Light of theGreekMagical Papyri.“

zac 11 (2007–2008): 517–548.

Kelhoffer, James A. „The Search for Confessors at the Council of Nicaea.“ jecs 19 (2011):

589–599.

Koschorke, Klaus. Hippolyts Ketzerbekämpfung und Polemik gegen die Gnostiker: Eine

tendenzkritischeUntersuchung seiner „Refutatio omniumhaeresium“.GöttingerOri-

entforschungen 6, Hellenistica 4. Wiesbaden: Harrassowitz, 1975.

Kroymann, Emil (Hg.). Adversus Praxean. Sammlung ausgewählter kirchen- und dog-

mengeschichtlicherQuellenschriftenalsGrundlage für Seminarübungen2.8.Tübin-

gen: Mohr (Siebeck), 1907.

La Piana, George. „The Roman Church at the End of the Second Century: The Epi-

scopate of Victor, the Latinization of the Roman Church, the Easter Controversy,

Consolidation of Power and Doctrinal Development, the Catacomb of Callistus.“

htr 18 (1925): 201–277.

Labriolle, Pierre de. La crise montaniste. Bibliothèque de la Fondation Thiers 31. Paris:

Leroux, 1913.

Lampe, Peter. Die stadtrömischen Christen in den ersten beiden Jahrhunderten: Untersu-

chungen zur Sozialgeschichte. wunt ii 18. 2. Aufl. Tübingen: Mohr Siebeck, 1989.

Langen, Joseph. Geschichte der römischen Kirche. Bonn: Cohen, 1881.

Lipsius, Richard Adelbert. „Ueber Tertullian’s Schrift wider Praxeas.“ jdt 13 (1868): 701–

724.

Manor, T. Scott. Epiphanius’ Alogi and the Johannine Controversy: A Reassessment of

Early Ecclesial Opposition to the Johannine Corpus. Vigiliae Christianae Supplements

135. Leiden: Brill, 2016.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 handl

Mansfeld, Jaap.Heresiography inContext: Hippolytus’ Elenchos as a Source forGreek Phi-

losophy. PhA 56. Leiden: Brill, 1992.

Marcovich, Miroslav, (Hg.). Hippolytus: Refutatio omnium haeresium. pts 25. Berlin: de

Gruyter, 1986.

Markschies, Christoph. „Montanismus.“rac 24:1197–1220.

Markschies, Christoph. „Wer schrieb die sogenannte ‘Traditio Apostolica’?“ S. 1–74 in

Tauffragen und Bekenntnis: Studien zur sogenannten „Traditio Apostolica“, zu den

„Interrogationes de fide“ und zum „Römischen Glaubensbekenntnis“. Hgg. von Wolf-

ram Kinzig, Christoph Markschies, und Markus Vinzent. Arbeiten zur Kirchenge-

schichte 74. Berlin: de Gruyter, 1999.

McGowan, Andrew. „Tertullian and the ‚Heretical‘ Origins of the ‚Orthodox‘ Trinity.“

jecs 14 (2006): 437–457.

Meßner, Reinhard. „Die angebliche Traditio Apostolica: Eine neue Textpräsentation.“

Archiv für Liturgiewissenschaft 58/59 (2016): 1–58.

Moingt, Joseph. Théologie Trinitaire de Tertullien. Bd. 1: Histoire, Doctrine, Méthodes.

Théologie 68. Paris: Aubier, 1966.

Moll, Sebastian. „Three against Tertullian: The Second Tradition about Marcion’s Life.“

jts 59 (2008): 169–180.

Nicolotti, Andrea. „Che cos’è la Traditio apostolica di Ippolito? In margine ad una

recente pubblicazione.“Rivista di Storia del Cristianesimo 2 (2005): 219–237.

Norelli, Enrico. „Presenza e persistenza dei ruoli carismatici: Il caso delle assemblee sul

montanismo nel ii secolo.“Ricerche storico bibliche 25 (2013): 165–195.

Perrin, Michel-Yves. „Rom und das westliche Abendland bis zur Mitte des 3. Jahrhun-

derts.“ S. 666–716 inBand 1 vonDieGeschichte desChristentums. Hgg. von Jean-Marie

Mayeur, Luce Pietri, und Norbert Brox. Freiburg: Herder, 2003.

Preysing, Konrad (Hg.). Des heiligen Hippolytus von Rom: Widerlegung aller Häresien

(Philosophumena). Bibliothek der Kirchenväter 1.40.München: Kösel & Pustet, 1922.

Prinzivalli, Emanuela. „Callisto i, santo.“ S. 237–246 in Band 1 von Enciclopedia dei Papi.

Hgg. von Sara Esposito und Giulia Barone. Rom: Istituto della Enciclopedia Italiana,

2000.

Prinzivalli, Emanuela. „Zefirino, santo.“ S. 234–236 in Band 1 von Enciclopedia dei Papi.

Hgg. von Sara Esposito und Giulia Barone. Rom: Istituto della Enciclopedia Italiana,

2000.

Ps-Tertullianus. „Adversus omnes haereses.“ S. 1399–1410 in Tertulliani opera: Opera

montanistica. Hg. von Eligius Dekkers. ccsl 2. Turnhout: Brepols, 1954.

Rankin, David.Tertullianand theChurch. Cambridge: CambridgeUniversity Press, 1995.

Refutatio omnium haeresium. Hg. von Paul Wendland. gcs 26.3. Leipzig: Heinrichs,

1916.

Rhenanus, Beatus (Hg.). Opera Q. Septimii Florentis Tertulliani Carthaginensis: Inter

Latinos Ecclesiæ scriptores primi. Paris: I. Roigny, 1545.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


praxeas und die ausbreitung des „monarchianismus“ 281

Riley, Mark Timothy. „Q.S. Fl. Tertulliani Adversus Valentinianos: Text, Translation, and

Commentary.“ PhD diss., Stanford University, 1971.

Scarpat, Giuseppe (Hg.). Tertullianus, Contro Prassea. Biblioteca Loescheriana. Torino:

Loescher, 1959.

Scholten, Clemens. „Autor, Anliegen und Publikum der Refutatio.“ S. 135–166 in Des

évêques, des écoles et des hérétiques: Actes du colloque international sur la ‚Réfuta-

tion de toutes les hérésies‘, Genève, 13–14 juin 2008. Hgg. von Gabriella Aragione und

Enrico Norelli. Prahins: Zèbre, 2011.

Scholten, Clemens. „Hippolytos ii (von Rom).“rac 15:492–551.

Schwartz, Eduard, Adolf Michaelis, und Theobald Ziegler (Hgg.). Über die pseudo-

apostolischen Kirchenordnungen. Schriften der Wissenschaftlichen Gesellschaft in

Straßburg 6. Strasbourg: Truebner, 1910.

Scorza Barcellona, Francesco. „Vittore i, santo.“ S. 233–237 in Band 1 von Enciclopedia

dei Papi, edited by Sara Esposito and Giulia Barone. Rom: Istituto della Enciclope-

dia Italiana, 2000.

Sider, Robert Dick. Ancient Rhetoric and theArt of Tertullian. OxfordTheologicalMono-

graphs. London: Oxford University Press, 1971.

Sieben, Hermann Josef (Hg.). Tertullian, Adversus Praxean. Fontes Christiani 34. Frei-

burg: Herder, 2001.

Simonetti, Manlio (Hg.). Ippolito, Contro Noeto. Biblioteca patristica 35. Bologna: Edi-

zione Dehoniane Bologna, 2000.

Simonetti,Manlio (Hg.). „Per un profilo dell’autore dell’Elenchos.“VeteraChristianorum

46 (2009): 157–173.

Simonetti, Manlio (Hg.). „Roma cristiana tra vescovi e presbiteri.“ S. 29–40 in Origine

delle catacombe romane. Hgg. von Vincenzo Fiocchi Nicolai und Jean Guyon. Sus-

sidi allo studio delle antichità cristiane 18. Città del Vaticano: Pontificio Istituto di

Archeologia Cristiana, 2006.

Simonetti, Manlio (Hg.). „Una nuova proposta su Ippolito.“Aug 36 (1996): 13–46.

Stewart-Sykes, Alistair (Hg.). On the Apostolic Tradition. St. Vladimir’s Seminary Press

„Popular Patristics“ Series. Crestwood, New York: St. Vladimir’s Seminary Press,

2001.

Stewart-Sykes, Alistair (Hg.). „Traditio Apostolica: The Liturgy of Third-Century Rome

and the Hippolytean School or Quomodo historia liturgica conscribenda sit.“ St. Vla-

dimir’s Theological Quarterly 48 (2004): 233–248.

Tabbernee,William. Fake Prophecy andPolluted Sacraments: Ecclesiastical and Imperial

Reactions to Montanism. Vigiliae Christianae Supplements 84. Leiden: Brill, 2007.

Tertullianus. „Adversus Praxeas.“ S. 1157–1206 in Tertulliani opera: Opera montanistica.

Hg. von Eligius Dekkers. ccsl 2. Turnhout: Brepols, 1954.

Tertullianus. „Adversus Valentinianos.“ S. 751–778 in Tertulliani opera: Opera montanis-

tica. Hg. von Eligius Dekkers. ccsl 2. Turnhout: Brepols, 1954.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 handl

Tertullianus. „De pudicitia.“ S. 1279–1330 in Tertulliani opera: Opera montanistica. Hg.

von Eligius Dekkers. ccsl 2. Turnhout: Brepols, 1954.

Thomassen, Einar. „Orthodoxy and Heresy in Second-Century Rome.“htr 97 (2004):

241–256.

Tränkle, Hermann. “§474. Q. Septimius Florens Tertullianus.“ S. 438–511 in Handbuch

der lateinischen Literatur der Antike. Bd. 4: Die Literatur des Umbruchs: Von der römi-

schen zur christlichen Literatur, 117 bis 284 n. Chr. Hg. von Klaus Sallmann. Handbuch

der Altertumswissenschaft 8.4. München: Beck, 1997.

Trevett, Christine. Montanism: Gender, Authority and the New Prophecy. Cambridge:

Cambridge University Press, 1996.

Uríbarri Bilbao, Gabino. Monarquía y Trinidad: El concepto teológico „Monarchia“ en

la controversia „Monarquiana“. Publicaciones de la Universidad Pontificia Comillas

1.62. Madrid: upco, 1996.

Uríbarri Bilbao,Gabino. „Tresnotas sobre elContraNoetumHipolitano.“EstEcl 72 (1997):

309–339.

Vinzent, Markus. „From Zephyrinus to Damasus: What Did Roman Bishops Believe?“

StPatr 63 (2013): 273–286.

Vinzent, Markus. „Viktor i, Bischof von Rom.“ tre 35:93–97.

Vogt, Hermann Josef. „Noet von Smyrna und Heraklit: Bemerkungen zur Darstellung

ihrer Lehren durch Hippolyt.“zac 6 (2002): 59–80.

Wilhite, David E. Tertullian the African: An Anthropological Reading of Tertullian’s Con-

text and Identities. Millennium-Studien 14. Berlin: de Gruyter, 2007.

András Handl - 9789004522053
Downloaded from Brill.com 03/08/2024 11:07:54AM

via Open Access. This is an open access chapter distributed under the terms
of the CC BY-NC-ND 4.0 license.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

